
1 
 

 



 2 

CIMIENTOS III 
 

FORTALECIENDO LA FE CRISTIANA 
 
 

LECCIONES                                                                                          PÁGINA 
 
1- LA SOBERANÍA DE DIOS……………….……………….………………..…..…3 

2- INCAPACIDAD TOTAL HUMANA…....………………….……………………....6 

3- ELECCIÓN INCONDICIONAL………………..………………………………......9 

4- EL SACRIFICIO EFICAZ DE CRISTO….……………………….……………..12 

5- LA GRACIA DE DIOS………………………………...…………….………...….16 

6- JUSTIFICACIÓN POR LA FE……………………….………………….…….....19 

7- EL SACRAMENTO DEL BAUTISMO.………………………………….……....21 

8- EL BAUTISMO DE INFANTES………………………………………….……....25 

9- LA ORGANIZACIÓN DE LA IGLESIA…..………………………………..........28 

10- CREDOS Y CONFESIONES DE LA IGLESIA…...………………………..….32 

11- EL IMPACTO DE LA REFORMA RELIGIOSA DEL SIGLO XVI…………….37 

RESPUESTAS DE LAS PREGUNTAS………………………………………...40 
 
 
INSTRUCCIONES PARA LOS ESTUDIANTES: 
 
Felicitaciones por haber decidido continuar con el tercer nivel de discipulado. Mi oración es 
que al desarrollar el presente manual y con la guía del Espíritu Santo, le provea una base 
sólida para su vida cristiana, usted llegue a ser más semejante a Cristo y produzca mucho 
fruto para la gloria de Dios.  
Este manual puede ser usado para el discipulado de persona a persona, o en pequeños 
grupos y está diseñado para estudiarlo y resolverlo con su discipulador regularmente una 
vez por semana, durante una hora y media. 
Lea claramente todos los versículos según se indique en cada parte de las lecciones; es 
importante para ello que usted cuente con una Biblia. Al final de cada lección se ha incluido 
una hoja de respuestas; estas ayudarán a corregir sus propias respuestas. 
Cumpla las tareas de cada lección, tenga el buen hábito de leer la Biblia cada día. 
 
Juntos, ayudando a cumplir la Gran Comisión. 
 
Rev. Oscar M. Briones Silva 
 
 

MINISTERIOS DE GRACIA INTERNACIONAL 
 
E-mail: mindegracia@gmail.com 
 
Edición 2008 - Derechos Reservados 
 

 
 

ESTE MANUAL PERTENECE A.......................................................FECHA....................... 
 



3 
 

LECCIÓN  1 
 

LA SOBERANÍA DE DIOS 
 
 

 INTRODUCCION 
 
La doctrina de la "Soberanía de Dios" significa que Dios “controla todo”. Dios ejerce no sólo 
una influencia general, sino que efectivamente gobierna al mundo que ha creado. 
La Soberanía de Dios indica que toda la realidad es consecuencia de decretos hechos en la 
eternidad antes de la creación del mundo; esto quiere decir que Dios está en control de todo 
lo que pasa, sea bueno o malo, todo es parte de un gran plan que resultará inevitablemente 
en su gloria. 
La doctrina de la Soberanía de Dios es fundamental para la fe cristiana porque sólo un Dios 
Soberano puede garantizar que va a cumplir sus promesas, puesto que todo lo tiene en 
control; Dios está en control de cada evento en nuestra vida y a través de ello nos está 
enseñando algo; cuando oramos lo hacemos sabiendo que nos responde pues todo está 
bajo su control y damos gloria a Dios porque El está en control de toda su creación. 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
I- SUS ATRIBUTOS DEMUESTRAN SU SOBERANIA 
 

1. Lea Salmos 139:1-4 ¿Qué atributo de Dios encuentra?................................................ 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

2. Lea 1 Samuel 23:10-14 ¿Habrá algo que Dios no conoce?.......................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 
3. Lea Deuteronomio 2:7 ¿Es posible pasar por desapercibidos ante Dios?.................... 

 

………………………………………………………………………………………………….. 
 
4. Lea Génesis 18:14 ¿Qué atributo de Dios encuentra?.................................................. 

 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

5. Lea Jeremías 32:27 ¿Habrá algo que Dios no pueda hacer?........................................ 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

6. Lea Apocalipsis 1:8 ¿Cómo se autodefinió Jesús? ………………………………………. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

7. Lea Salmos 139:7-12 ¿Qué atributo de Dios encuentra?.............................................. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

8. ¿Habrá algún lugar donde Dios no esté presente?........................................................ 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

9. Lea Hebreos 6:17-18 ¿Qué atributo de Dios encuentra? ……………………………….. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 

 1 



 4 

10. ¿Es posible que Dios pueda ser resistido?.................................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

11. Dios expresó Su “Voluntad de Mandamientos” en forma de decretos 
morales, tales como los Diez mandamientos. Lea Deuteronomio 5:1 
¿Los mandamientos de Dios pueden ser transgredidos?.................... 
 

…………………………………………………………………………….. 
 

12. Dios también expresó Su “Voluntad de Propósitos”. Significa que lo 
que Dios ha decretado lo va a cumplir. Lea Isaías 46:10 y Daniel 
4:35 ¿Es posible que alguien le impida hacer lo que El ha 
decretado?......................................................................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

13. ¿Cómo ayuda al creyente conocer  la “Voluntad de los Decretos de Dios”?................ 
 

....................................................................................................................................... 
 

14. Lea Salmos 33:9 ¿De dónde viene el mundo?................................ 
 

……………………………………………………………………............ 
 

15. Lea Apocalipsis 4:11 ¿A quién deben su existencia todas las 
cosas?.............................................................................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

16. Lea Hechos 4:28 ¿Dios “ordena” o sólo “previene” el futuro?....................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

17. Lea Zacarías 9:9 y Mateo 21:1-7 Las Profecías son declaraciones de la Voluntad de 
Dios y  causan

 

 los eventos; la realidad sigue a lo que Dios ha ordenado. ¿En estos 
pasajes se puede encontrar la Soberanía de Dios?……………………………………… 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

18. Si ocurriría algo malo en algún lugar, aparentemente “fuera del control de Dios”, de 
qué manera afectaría a Sus atributos?.......................................................................... 

 
 
II-   DIOS ES SOBERANO SOBRE SU CREACION 

 
1. Lea Deuteronomio 10:14 ¿Quién es dueño de todo?..................................................... 

 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

2. Lea Jeremías 5: 24 ¿Cómo funciona la creación de Dios?............................................. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

3. Lea Mateo 10:29 ¿Quién controla la vida de los animales?........................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

4. Lea Génesis 7: 8-9 ¿Puede controlar Dios las acciones de los animales?.................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

5. Lea Hechos 17:26 ¿Sobre quiénes es Soberano Dios?................................................. 
 

 2 



5 
 

6. Lea Proverbios 21:1 ¿Puede Dios traspasar los límites de la voluntad humana?......... 
 

 ....................................................................................................................................... 
 

7. Lea 19:21 ¿Puede Dios controlar la voluntad del hombre?............................................ 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

8. Si Dios controla la voluntad del hombre ¿Dios es el autor del pecado?......................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

9. Lea Salmo 24:1. ¿Perdió Dios el control y la propiedad de la tierra cuando Adán cayó 
en pecado? ……………………………………………………………………………………. 
 
 

III-  DIOS ES SOBERANO SOBRE EL MAL 
 

La Soberanía de Dios y la responsabilidad del hombre corren juntos en las Escrituras 
como dos rieles de un  tren. Las personas pecan porque tienen su naturaleza 
pecaminosa, y en tanto Dios les permita. Dios limita y gobierna las circunstancias del 
acto de pecar. Dios por Su conocimiento íntimo de la naturaleza y carácter de las 
personas involucradas, está en control de todo pero no es el autor del pecado. La Biblia 
muestra también muchas veces que Dios permite el mal para producir un bien mayor. 

 
1. Lea Mateo 21:42 ¿Dios también tiene control sobre el mal? ¿Por qué?........................ 

 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

2. Lea Génesis 45:8; 50:20 ¿Cómo describen las Escrituras este acto traicionero?.......... 
 

........................................................................................................................................ 
 

3. Lea Hechos 4:27-28 ¿Estuvo Dios en control de esta injusticia con Jesús?.................. 
 

........................................................................................................................................ 
 

4. Lea 1 Reyes 22:23 ¿Sobre qué Dios también tiene control?.......................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

5. Lea 2 Samuel 12:11-12 ¿Cómo Dios pudo decretar esto y a la vez mantenerse 
Santo?............................................................................................................................. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 
 

 PARA CRECER 
 

 
LECTURA BIBLICA: 

 
Esta semana continúe leyendo el Nuevo Testamento: 

 
Lea la epístola a los GÉNESIS 1-17. 

 
VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Daniel 4:35 

 
“…Y Él hace según su voluntad en el ejército del cielo, y en los habitantes de la tierra, y no 

hay quien detenga su mano, y le diga: ¿Qué haces?

 3 



6 
 

LECCION  2 
 

INCAPACIDAD TOTAL HUMANA 
 

 
 INTRODUCCION 

 
 
La Depravación Total o Incapacidad Total significa que el pecado controla todas las 
facultades del pecador, a tal punto, que él es incapaz de desear o hacer algo para 
convertirse a sí mismo a Cristo. La frase está compuesta por dos palabras cuyos 
significados son de por sí evidentes. Por "Depravación" entendemos que en un pecador 
nada es aceptable para Dios; esto incluye las buenas obras y las virtudes porque proceden 
de una fuente corrupta

 

: el corazón pecaminoso del hombre. Depravación significa maldad, 
corrupción, la perversidad propia del hombre degenerado.  Al agregar la palabra “Total” a la 
depravación, queremos indicar que todas las facultades humanas, incluyendo el libre 
albedrío, están infectadas por el pecado y bajo su dominio; es enfatizar sin ninguna sombra 
de duda la verdad de que no hay nada bueno en el hombre natural que es nacido del 
malvado Adán. 

 
  EL ESTUDIO 

 
 
I-   EL PECADO ORIGINAL Y SUS EFECTOS EN EL SER HUMANO 

 
1- Lea Romanos 5:12 Dios creó a Adán con la capacidad de escoger entre el bien y el 

mal (libre albedrío), ¿Cuál fue la consecuencia para él cuando pecó?.......................... 
 
........................................................................................................................................ 
 

2- ¿Qué heredamos de Adán todos los seres humanos?................................................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

3- ¿La voluntad
 

 de Adán y de toda la raza humana fue afectada también?....................... 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

4- Lea Efesios 2:1-3 ¿Cómo presenta la Biblia al inconverso?........................................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

5- Según el vs 3 ¿Quién nos gobernaba, la voluntad o la carne?....................................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

6- Lea Romanos 8:7 ¿Tiene la naturaleza carnal humana alguna capacidad para 
someterse a Dios?.......................................................................................................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

7- Lea Proverbios 4:23 ¿El ser humano hace lo que decide “su voluntad” o “lo que es en 
su corazón”?.................................................................................................................... 

 1 



7 
 

8- Lea Salmos 51: 5 Según esta afirmación de David, ¿nacen los niños inocentes?......... 
 

........................................................................................................................................ 
 

9- Lea Isaías 64:6 ¿Cómo considera Dios las obras de los no-regenerados?.................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

10- Lea Romanos 14:23 ¿Las obras de los no-regenerados son siempre pecaminosos? 
 
........................................................................................................................................ 
 

11- ¿La incapacidad total del hombre le libra de su responsabilidad?.................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

12- Lea 2 Corintios 4:4. ¿Cuál es la condición de la mente
 

 del incrédulo?.......................... 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

13- Lea 1Corintios 2:14. ¿El hombre natural
 

 puede percibir las cosas espirituales?........... 

…………………………………………………………………………………………………… 
 
 
 
II- OBJECIONES A LA DOCTRINA DE LA INCAPACIDAD TOTAL 
 

El pelagianismo es una de las herejías cristianas con más peso en la Edad Antigua. 
Surgió como doctrina en el siglo V, siendo condenado por la Iglesia Cristiana en forma 
definitiva el año 417. Pelagio negaba la existencia del pecado original, decía que el 
pecado sólo había afectado a Adán. Por tanto la humanidad nacía libre de culpa. Dijo 
que cada bebé que nace en el mundo nace en el mismo estado y condición que Adán 
tenía antes de su caída, con libre albedrío y sin pecado; dijo que los seres humanos se 
vuelven pecadores cuando imitan a otras personas. 
Además, defendía que la gracia no tenía ningún papel en la salvación, sólo era 
importante obrar bien siguiendo el ejemplo de Jesús.  
 
El arminianismo es una doctrina fundada por Jacobo Arminio en el siglo XVI. Esta 
teología sustenta la salvación en la fe

1610
 del Hombre y no en la Gracia de Dios. Sus 

principios se formularon en el manifiesto de cinco puntos publicado en . 
 
El arminianismo cree que aunque la naturaleza humana fue seriamente afectada por la 
caída (de Adán), el hombre no ha sido dejado en un estado de total desayuda espiritual. 
Dios cortésmente capacita a todo pecador para que se arrepienta y crea, pero no 
interfiere con la libertad del hombre. Cada pecador posee una voluntad libre, y su destino 
eterno depende de cómo la use. El libre albedrío del hombre consiste en su habilidad 
para escoger el bien sobre el mal en los asuntos espirituales; su voluntad no es esclava 
a la naturaleza pecaminosa. El pecador tiene el poder para cooperar con el Espíritu de 
Dios y ser regenerado, y tiene la capacidad para resistir la gracia de Dios y perecer. El 
pecador perdido necesita la asistencia del Espíritu, pero no tiene que ser regenerado por 
el Espíritu antes de creer, pues la fe es la contribución del hombre hacia Dios y precede 
al nuevo nacimiento.  

 
 

 2 

http://www.teologia.com.es/index.php/Categor%C3%ADa:Herej%C3%ADas�
http://www.teologia.com.es/index.php?title=Edad_Antigua&action=edit�
http://www.teologia.com.es/index.php/Iglesia�
http://www.teologia.com.es/index.php/Pecado�
http://www.teologia.com.es/index.php?title=Ad%C3%A1n&action=edit�
http://www.teologia.com.es/index.php?title=Gracia&action=edit�
http://www.teologia.com.es/index.php/Salvaci%C3%B3n�
http://www.teologia.com.es/index.php/Jes%C3%BAs�
http://es.wikipedia.org/wiki/Doctrina�
http://es.wikipedia.org/wiki/Jacobus_Arminius�
http://es.wikipedia.org/wiki/1610�


 8 

III- RESPUESTA BÍBLICA DE ESTA DOCTRINA 
 
La Escritura enseña que a causa de la caída, el 
hombre es incapaz por sí mismo de creer en el 
evangelio para salvación. 
El pecador está por naturaleza muerto, ciego y 
sordo a las cosas de Dios; su corazón es engañoso 
y corrupto; su voluntad no es libre, sino que está 
esclavizada a su naturaleza perversa. 
Por eso, no desea ni tiene la capacidad para 
escoger el bien sobre el mal en el área espiritual. 
Consecuentemente, toma mucho más que la 
asistencia del Espíritu para traer el pecador a Cristo 
- hace falta la regeneración por medio de la cual el 
Espíritu hace que el pecador viva y le da una nueva 
naturaleza. La fe

 

 no es algo que el hombre 
contribuye a la salvación sino que es en sí parte 
misma del don de Dios de la Salvación - es el don 
de Dios para el pecador, no el don del pecador para 
Dios. 

Este es el punto de vista de la doctrina Calvinista o Reformada. 
 
 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
  

JOB 1 - 28. 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Romanos 12: 5 
 

“Por tanto,  como el pecado entró en el mundo por un hombre,  y por el pecado la muerte,  
así la muerte pasó a todos los hombres,  por cuanto todos pecaron”. 

 
 
APUNTES:……………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
………………………………………………………………………………………………………….. 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
 

 3 



9 
 

LECCION  3 
 

ELECCION INCONDICIONAL 
 
 

 INTRODUCCION 
 
La Biblia enseña que existe un decreto eterno, el cual separa a algunos para vida eterna, 
independientemente del merecimiento personal de estos. 
La misericordia y la justicia divinas son complementarias, dependen una de la otra, son 
como dos lados de una misma moneda, la moneda se llama “predestinación” y los lados se 
llaman “elección” y “reprobación”. El apóstol Pablo tenía el conocimiento correcto de Dios: 
“Mira, pues, la bondad y la severidad de Dios”. Romanos 11:22. 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-   DEFINICION DE TÉRMINOS 
 
1- DECRETO. Es una decisión de Dios hecha en la eternidad para determinar que algo 

pase. Los Decretos Divinos son inmutables. 
 
2- PREDESTINACION. Del griego “proorizo”, significa “fijar los límites de antemano”, 

“destinado antes”.  Esto se refiere al arreglo de Dios de las circunstancias de la realidad 
para cumplir con Sus Decretos hechos antes de la fundación del mundo. 

 
3- ELECCION. Se refiere al Decreto Divino de escoger, de entre la humanidad condenada, 

a ciertos individuos para ser beneficiarios del don gratuito de la salvación sin referencia 
a sus méritos o a su voluntad. Dios no lo hizo arbitrariamente, sino a base de Su gracia. 

 
4- REPROBACIÓN. Tiene que ver con el Decreto Divino mediante el cual Dios deja a una 

parte de la humanidad pecadora, seguir su camino hacia la condenación eterna, 
sirviendo de esta manera de objetos de la ira Divina. 

 
La Elección tiene que ver con la decisión Divina de salvar a algunos. La Predestinación 
tiene que ver con el poder de Dios para arreglar las circunstancias a fin de cumplir Sus 
decretos. Dios arregla las circunstancias de nuestras vidas para asegurar que 
cumplamos Su decreto hecho en la eternidad. 
La elección y la predestinación ilustran el significado de la palabra “gracia” como una 
facultad soberana de Dios. Nuestra salvación no está basada en nuestra “decisión”, sino 
en el Decreto de Dios hecho en la eternidad. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 1 



 10 

 
II-   EVIDENCIAS BIBLICAS DE LA ELECCION 
 
 

1- Lea Mateo 24:31 Cuando Jesús regrese en gloria, ¿a quiénes juntarán sus ángeles 
para llevar al cielo?........................................................................................................ 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

2- Lea Juan 6:65 ¿Quiénes responden con fe a Dios?..................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

3- Lea Juan 15:16. ¿Qué les dijo Cristo a sus discípulos en cuanto a la elección?.......... 
 
....................................................................................................................................... 
 

4- Lea Hechos 13:48 ¿Quiénes creyeron en Cristo?........................................................ 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

5- Lea Romanos 8:29-30 ¿Qué ha hecho Dios con aquellos que conoció de 
antemano?..................................................................................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

6- Romanos 9:16 ¿Depende Dios de nosotros de alguna manera al elegirnos?............. 
 
....................................................................................................................................... 
 

7- Romanos 11:5 ¿Tiene relación la “gracia” de Dios con la “elección” de Dios?............ 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

8- Lea Efesios 1:4 ¿Cuándo nos escogió Dios?............................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

9- Lea Efesios 2:10 ¿Para qué también nos escogió Dios?............................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

10- Lea 2 Tesalonicenses 2:13 ¿Para qué nos ha escogido Dios?................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

11- Lea Tito 3:4-7 ¿Fue influenciado Dios por nuestras buenas obras al elegirnos?......... 
 
....................................................................................................................................... 
 

12- Lea Romanos 9:14 y Apocalipsis 16:7 ¿Hay injusticia en Dios al elegirnos?............ 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 
 

 2 



11 
 

 
III- OBJECIONES A LA DOCTRINA DE LA ELECCION INCONDICIONAL 
 

ELECCIÓN CONDICIONADA (ARMINIANISMO). Según este punto de vista, la elección 
de ciertos individuos para salvación antes de la fundación del mundo fue basada en 
que Dios previó que ellos responderían Su llamado. Dios habría seleccionado 
solamente aquellos los cuales Él sabía

 

 que por ellos mismos creerían libremente el 
Evangelio. 

 
IV-   RESPUESTA BÍBLICA DE ESTA DOCTRINA 

 
La elección de Dios de ciertos individuos para salvación antes de la fundación del 
mundo descansó únicamente en Su propia y Soberana Voluntad. Su decisión para 
elegir a algunos no fue fundamentada en ninguna previsión de respuesta obediente por 
parte del pecador, tales como la fe y el arrepentimiento; estos son al contrario 
resultados, no la causa de la decisión de Dios. Aquellos quienes Dios soberanamente 
eligió, El trae por el poder del Espíritu Santo para que deseosamente acepten a Cristo. 
Lea Romanos 8:29 y 1 Pedro 1:2. Según estos pasajes, la obediencia es mencionada 
como resultado

En las Escrituras no hay relación entre elección y conocimiento previo que Dios tiene 
de la reacción de la gente. Dios no fundamenta Sus decisiones en base al conocimiento 
previo. Lea Romanos 10: 20 - 11:2. Israel fue escogido a pesar del conocimiento previo 
de Dios de su rebelión. 

 de la presciencia y no la causa de ella. Pedro dice “...para obediencia” y 
no “...por obediencia”. Pablo dice “para que fuesen” y no “porque vio que eran”. La 
palabra “presciencia” (griego proginosko), significa lo mismo que “preordenación”, es 
decir Dios sabía de antemano a quienes había escogido para arreglar las 
circunstancias de sus vidas, a fin de conformarlos a la imagen de Su Hijo. 

 
 
 

 PARA CRECER 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

Lea JOB 29 - 42 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Romanos 8:29 
 

“Porque a los que de antes conoció, también los predestinó 
para que fuesen hechos conforme a la imagen de Su Hijo”.

 
 
 
APUNTES: …………………………………………………………………………………………….. 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………...
 
…………………………………………………………………………………………………………... 

3 

4 



 12 

LECCION  4 
 

 
EL SACRIFICIO EFICAZ DE CRISTO 

 
 INTRODUCCION 

 
El “Sacrificio Eficaz de Cristo” está relacionado con la doctrina de la “expiación limitada”. La 
palabra “expiación” significa “borrar las culpas” por medio de algún sacrificio. 
La doctrina de la "Expiación Limitada", o “Expiación Particular” significa que Cristo murió 
sólo por los elegidos, sólo por los que con toda seguridad se salvarán e irán al cielo. 

 

Esto 
quiere decir que la muerte expiatoria de Jesucristo en la cruz se aplica a los salvos de 
manera eficaz. Esta doctrina se desprende de la doctrina de la elección, de donde 
aprendemos que el propósito primordial del sacrificio de Cristo fue redimir solamente a los 
elegidos. 

 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-   LA EXPIACION APLICADA A LOS ELEGIDOS 
 

1- Lea Juan 6:38 ¿Para qué vino Jesús?............................................................................ 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

2- Lea Juan 6:39 ¿Cuál era la voluntad del Padre?............................................................ 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

3- ¿Es posible que alguno que el Padre le dio a Jesús se pierda?..................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

4- Juan 17: 4, 12 ¿Jesús cumplió con éxito la obra que el Padre le había dado? ……….. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

5- Lea Mateo 1:21 ¿A quiénes vino a salvar Jesús?........................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

6- Lea Mateo 20:28 ¿Por quiénes dio su vida en rescate Jesús?....................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

7- Lea Juan 10:14-15; 15:13-14 ¿Por quiénes puso Su vida Jesús, por muchos o por 
todos
 

?.............................................................................................................................. 

8- Lea Efesios 5:25 ¿Por quiénes se entregó Cristo?......................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

 1 



13 
 

9- Lea Juan 10:26 ¿Por qué algunos no pueden creer?..................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

10- ¿La Fe es la “Causa de…” ó el “Resultado de… ser oveja”?......................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

11- Lea Juan 10:28 ¿La vida eterna es dada a las ovejas, ó por recibir la vida eterna nos 
convertimos en ovejas?................................................................................................... 
 

12- Lea Juan 6:37 ¿A quién pertenecimos antes de ser de Cristo?..................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

13- ¿El Padre entregó a Cristo “a todos” ó “a algunos” para salvarlos?............................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

14- Lea Juan 6:44 ¿Cómo vendrán a Cristo los escogidos?................................................. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

15- Lea Romanos 8: 30,32 ¿A quiénes alcanza los beneficios del sacrificio de Cristo?...... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

16- Lea Juan 17: 9 ¿Por quiénes intercedió Cristo?............................................................. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

17- Lea Juan 17:6 ¿A quiénes manifestó Cristo el nombre del Padre?................................ 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

18- Lea Romanos 8:33 ¿Pueden ser acusados por alguien los elegidos?........................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

19- Lea Romanos 8:34 ¿Es posible que los elegidos sean condenados?............................ 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

 
 
II-    OBJECIONES A LA DOCTRINA DE LA EXPIACIÓN LIMITADA 
  

 
El Arminianismo sostiene la Redención Universal ó Expiación General 

Según ellos la obra redentora de Cristo hizo posible que todo el mundo fuera salvo pero 
actualmente no aseguró la salvación de ninguno. Aunque Cristo murió por todos y cada 
uno de los hombres, solamente aquellos que creen en él son salvos. Su muerte hizo 
posible a Dios para perdonar los pecados de los pecadores sobre la condición de que 
ellos creyeran, pero en realidad no quitó los pecados de nadie. La redención de Cristo 
se hace efectiva solamente si el hombre escoge aceptarla. 

 2 



 14 

 
El Arminianismo sostiene que el Espíritu Santo puede ser Resistido 

El Espíritu Santo llama internamente a todos aquellos que son llamados externamente 
por la invitación del evangelio; El hace todo lo que puede por traer al pecador a la 
salvación. Pero considerando que el hombre es libre, este puede exitosamente resistir 
el llamado del Espíritu Santo. El Espíritu no puede regenerar al pecador hasta que este 
crea; la fe (contribución del hombre) precede y hace posible el nuevo nacimiento. La 
voluntad libre del hombre limita al Espíritu en la aplicación de la obra salvadora de 
Cristo. El Espíritu Santo solo puede traer a Cristo a aquellos que le permiten. Hasta que 
el pecador responda, el Espíritu no puede dar vida. La Gracia de Dios no es invencible, 
puede, y a menudo es resistida por el hombre. 
 
 

III-   RESPUESTA BÍBLICA A ESTA DOCTRINA 
  

Jesús no murió por todo el mundo. 

 

"He aquí el cordero de Dios, que quita el pecado del 
mundo". Juan 1:29 "Y él es la propiciación por nuestros pecados; no solamente por los 
nuestros, sino también por los de todo el mundo".  1 Juan 2:2. 

La palabra "mundo" se usa en el Evangelio, en las tres cartas y en el Apocalipsis de 
Juan, y tiene varios significados, dependiendo del contexto.  
Por ejemplo, en Juan 1:10 encontramos la palabra "mundo" con diferentes significados. 
En el último uso, "pero el mundo no le conoció",

Aunque la 

 no se refiere a "toda la humanidad", ni 
a "todas las personas del mundo". La palabra "mundo" puede tener una interpretación 
limitada. Las palabras "todo" y "mundo" frecuentemente se refieren a un grupo 
específico, pero amplio, o simplemente tienen otra designación. 

expiación en suficiente para salvar a toda la humanidad, es eficiente

Si la expiación solamente hizo 

 para 
salvar sólo a los elegidos. El pecador debido a su inhabilidad y falta de capacidad para 
conocer a Dios, no puede salvarse a menos que sea regenerado por el Espíritu Santo. 
La razón por qué Dios no aplica esta gracia a todos los hombres no nos ha sido 
revelada. 

posible la salvación, entonces es aplicable a todos los 
hombres. Pero si la expiación aseguró

Hay ciertos beneficios que se extienden a toda la humanidad en general. La expiación 
detiene el castigo inmediato que la raza humana debe recibir como consecuencia del 
pecado de Adán; esto sirve como base para la predicación del evangelio y al mismo 
tiempo da lugar a muchas influencias morales y positivas en el mundo. Pero no significa 
que Dios se haya propuesto salvar a toda la raza humana  de la condenación por el 
pecado. 

 la salvación, entonces solamente se aplica a los 
elegidos. 

La justicia divina demanda que el pecador sea castigado ya sea personalmente o 
mediante sustituto. Cristo actuó como sustituto de los elegidos, hizo plena satisfacción 
por los pecados de estos y así quitó la maldición que pesaba sobre ellos a causa del 
pecado de Adán y de los pecados propios de los elegidos.  

 
El llamado Eficaz del Espíritu Santo ó La Gracia Irresistible 

 
En adición al llamado general externo para salvación el cual es hecho a todo aquel que 
escucha el evangelio, el Espíritu Santo extiende al escogido un llamado especial 
interno que inevitablemente le trae a la salvación. El llamado interno (el cual es hecho 
sólo a los escogidos) no puede ser rechazado por el hombre; siempre resulta en 
conversión. Por medio de este llamado especial, el Espíritu irresistiblemente trae los 
pecadores a Cristo. En su tarea de aplicar la salvación, El no está limitado por la libre 
voluntad del hombre, ni depende El de la cooperación del hombre para su éxito. El 
Espíritu cortésmente causa que el pecador elegido coopere, que crea, que se 

 3 



15 
 

arrepienta, que venga libre y gustosamente a Cristo. Por eso, la Gracia de Dios es 
invencible; nunca fracasa en resultar en la salvación de aquellos a quienes es 
extendida. 
 
 
RESPONSABILIDAD E INCAPACIDAD DEL HOMBRE 

 
 

RESPONSABILIDAD 
 

INCAPACIDAD 
Venir a Cristo                    
Mateo 11:28-29 

Nadie puede venir por sí mismo     
Juan 6:44 

Arrepentirse                           
Hechos 3:19 

Arrepentirse es concedido por Dios     
2 Tesalonicenses 2:25 

Circuncidar sus corazones   
Jeremías 4:4 

Dios circuncida los corazones      
Colosenses 2:11 

Creer                                         
Juan 3:16 

Creer es concedido por Dios               
Filipenses 1:29 

Guardar la ley                     
Romanos 2:13 

Nadie puede guardar la Ley                
Romanos 8:4 

 
 
 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

Lea GÉNESIS 18 - 50 
 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Juan 6:37 
 

“Todo lo que el Padre me da, vendrá a mí; y al que a mí viene no lo echo fuera”. 
 
 
 
APUNTES:……………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
 
 



 16 

LECCION 5 
 

 
LA GRACIA DE DIOS 

 
 

 INTRODUCCION 
 
 
La salvación es obra de la Gracia de Dios y puesto que la gracia trae salvación, es muy 
importante comprender lo que significa. Algunos cristianos creen equivocadamente que la 
gracia es la bondadosa disposición de Dios para perdonar a los pecadores arrepentidos. 
La palabra griega es “xáris”, significa "favor divino no merecido". Esta palabra significa 
"mostrar favor para" y asume la bondad del dador y la indignidad del recipiente.  
La gracia y la misericordia tienen  distinciones importantes. La misericordia es universal en 
tanto que la gracia es particular. La gracia no es una oferta, es una dádiva no merecida y 
particular en el sentido de que Dios la otorga solo a algunos. 
 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-   CUALIDADES DE LA GRACIA  DE DIOS 
 

1- Lea Ezequiel 18:23. ¿Qué muestra este texto acerca de Dios?..................................... 
 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

2- Lea Deuteronomio 7:7-8 ¿Sobre qué base Dios eligió al pueblo de Israel?................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

3- Lea Salmo 130:3, 4, 7- 8. ¿Qué encontraba el creyente del A.T. en Dios?.................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

4- Lea Juan 1:17 y Tito 2:11. El A.T. podía solo anticipar aquello que la manifestación 
viviente y visible de la gracia de Dios en Jesucristo iba a hacer real y definitivo. 
 
 

5- Lea Hebreos 2:9. ¿Qué fue necesario para que la gracia de Dios se haga efectiva en 
el hombre?...................................................................................................................... 

 
…………………………………………………………………………………………………… 
 

6- Lea  Romanos 3:24. ¿Cuál es la única base de nuestra aceptación por Dios?.............. 
 

......................................................................................................................................... 
 

7- Lea Hechos 13:43. ¿Qué se hacía a los nuevos convertidos?....................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

 1 



17 
 

8- Romanos 5:2. ¿Qué característica de la gracia encuentra aquí?................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

9- Lea Efesios 1:7-9. ¿Qué característica de la gracia encuentra? (vs 9)…………………. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

10- Lea Romanos 11:5. ¿La gracia es para “todos” o para “algunos”……………………….. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

11- Lea Mateo 5:45 y Hechos 17:26. La “gracia común” tiene que ver con las bendiciones 
comunes para todos los seres humanos sin distinción alguna, por ejemplo la lluvia, 
las cosechas, provisión y habitaciones para todos los pueblos. 

 
 

12- Lea Romanos 1:7 y Zacarías 12:10. ¿De qué personas de la trinidad es característica 
la gracia de Dios?............................................................................................................ 

 
…………………………………………………………………………………………………… 

 
13- Lea 1 Timoteo 1:14. ¿Qué virtudes para el creyente trae la gracia de Dios?................. 

 
........................................................................................................................................ 

 
14- Lea Hechos 18: 27. ¿Qué causó la gracia en estas personas?...................................... 

 
…………………………………………………………………………………………………… 

 
15- Lea Filipenses 1:29. El término "concedido" aquí es XARIZOMAI en Griego, que 

significa dar libremente por gracia. Significa más que mero permiso para creer. Creer 
fue algo que Dios obró en aquellos creyentes. 

 
 
 
II-  RESULTADOS DE LA GRACIA DE DIOS 
 

¿Cuáles son los resultados de la Gracia de Dios en los siguientes versículos? 
 

1- 1 Corintios 15:10………………………………………………………………...................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

2- Lea Romanos 5:21……………………………………………………………...................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

3- Lea Romanos 5:2…………………………………………………………………………….. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

4- Lea Hebreos 4:16…………………………………………………………………………….. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 

2 



 18 

 
5- Lea Romanos 6:14……………………………………………………………...................... 

 
………………………………………………………………………………………………….. 

 
 

III- DOS PUNTOS DE VISTA RESPECTO A  LA SALVACIÓN 
 
 

El Sinergismo

El 

 viene de dos palabras griegas: "syn" juntos y "ergos" obra. Significa que la 
salvación es una obra de cooperación entre Dios y el hombre. Según este modo de 
pensar, el hombre contribuye en algo para su salvación. Sin embargo, su contribución no 
es suficiente y necesita ser suplementada por Dios. Dios es un asistente del hombre en 
sus esfuerzos para salvarse a sí mismo. Dios es el agente pasivo que espera que el 
hombre pida ayuda. Dios responde a la iniciativa del hombre.  

Monergismo

 

 viene de dos palabras griegas: "mono" solo y "ergos" obra. Significa que 
la salvación es obra sólo de Dios. El hombre no es capaz de contribuir con nada para su 
salvación. Por tanto, Dios es el agente activo y el hombre responde a la iniciativa de 
Dios. 

 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

Lea ÉXODO 1 - 20 
 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Tito 2:11. 
 

“Porque la gracia de Dios se ha manifestado  
para salvación a todos los hombres”. 

 
 
 
 
APUNTES: …………………………………………………………………………………………….. 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
 
 
 

 3 



19 
 

LECCION 6 
 

 
JUSTIFICACIÓN POR LA FE 

 
 INTRODUCCION 

 
La Justificación es la declaración legal hecha por Dios de que una persona es justa 
respecto a la Ley Divina. Esta declaración implica perdón de pecados, a través del cual es 
reconciliada con Dios. La base de la justificación es la justicia perfecta de Cristo, imputada 
al creyente por medio de la fe en Cristo. 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
I-   CONDICIÓN DEL HOMBRE ANTES DE SER JUSTIFICADO 
 

1- Lea Génesis 1:26-27 ¿Con qué cualidades creó Dios al hombre?................................. 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

2- Lea Génesis 2:16-17 ¿Tenía el hombre la capacidad de obedecer a Dios?.................. 
 

........................................................................................................................................ 
 

3- Lea Romanos 5:12 ¿Cuál fue la consecuencia de la desobediencia para Adán y para 
toda la humanidad?......................................................................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

4- Lea 1 Juan 3:4 ¿Qué es el pecado?............................................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

5- ¿Significa que Dios demanda que todos los seres humanos cumplan la ley?............... 
 

........................................................................................................................................ 
 

6- Lea Romanos 6:23 ¿Cuál es la situación del ser humano ante Dios?............................ 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

7- Lea Efesios 2:12 ¿Las obras de los inconversos son aceptadas por Dios?................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

8- Lea Ezequiel 28:12-19 ¿De dónde procede el mal?....................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 
 
II-  LA OBRA DE DIOS EN LA JUSTIFICACIÓN 
 

1- Lea Romanos 8:3-4 ¿Qué le faltaba a la ley en cuanto a poder conseguir la justicia?. 
 

....................................................................................................................................... 
 

2- ¿Acepta Dios a la gente que no cumple los requisitos de la ley?.................................. 
 

 1 

 2 



 20 

3- Lea Romanos 5:19 ¿La justicia que nos es imputada ¿es una perfecta justicia 
humana ó una esencia divina infundida a nuestra alma?.............................................. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

4- ¿La imputación de la justicia de Cristo está directamente conectada a la doctrina del 
pecado original? ……………………………………………………………………………… 

 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

5- Lea 1 Pedro 2:24 ¿En qué convirtió a Cristo la cruz?.................................................... 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

6- Lea Gálatas 4:4 Además de la obediencia de la cruz, ¿dónde más tuvo que cumplir 
con los requisitos de la ley?........................................................................................... 

 

………………………………………………………………………………………………….. 
 

7- Lea Mateo 3:15 ¿Qué representa el bautismo en Jesús?............................................. 
 

………………………………………………………………………………………………….. 
 
 
III-  LOS BENEFICIARIOS DE LA JUSTIFICACIÓN 
 

Lea Romanos 4:5 y Romanos 8:33 ¿A quién justifica Dios?................................................ 
 

……………………………………………………………………………………………………….. 
 
La justificación no significa que el hombre sea hecho justo. Tampoco significa que 
seamos exonerados de la culpa por haber infringido la ley de Dios. Por haber 
quebrantado la Ley de Dios merecíamos la condenación. 

 
 
IV- RESULTADOS DE LA JUSTIFICACIÓN 

 
1- Lea Romanos 4:22 ¿Qué se le imputó al creyente por medio de la fe?......................... 

 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

2- Lea Romanos 5:1 ¿Cuál es el resultado de la justificación?........................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

3- Lea Gálatas 4:5 ¿Para qué Dios envió a su Hijo?.......................................................... 
 

…………………………………………………………………………………………………… 
 

 PARA CRECER 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

ÉXODO 21 - 40 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Romanos 1:17. 
 

“Porque en el evangelio la justicia de Dios se revela por fe y para fe; 
como está escrito: mas el justo por la fe vivirá”. 

 3 

 4 



21 
 

LECCION  7 
 

EL SACRAMENTO DEL BAUTISMO 
 
 
 

 INTRODUCCION 
 
La salvación es una obra de Dios, por la cual El realiza su propósito eterno en la vida del 
creyente por medio de la obra específica del Hijo y del Espíritu Santo.  
La obra de Cristo  fue realizar la expiación de los pecados de los escogidos en la cruz; el 
ministerio del Espíritu Santo es hacer efectiva la obra de Cristo en la vida de cada uno de 
ellos, convenciéndoles de pecado, regenerándoles, dándoles una nueva naturaleza y 
produciendo fe. 
Dios ha ordenado que la obra de ambas personas de la Deidad tan esencial para nuestra 
salvación, sea mantenida en forma vívida en la iglesia hasta que Cristo venga otra vez; esto 
se hace por medio de las dos ordenanzas o sacramentos que El mismo estableció: la Cena 
del Señor y el Bautismo. 
La Cena del Señor simboliza la obra de Cristo como el Cordero ya sacrificado para quitar el 
pecado del mundo; el Bautismo simboliza la obra del Espíritu Santo, la purificación de la 
carne por la obra santificadora del Espíritu Santo. 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-   LA BENDICION DE ABRAHAM  

 
1. Lea Génesis 12:1-3, 7 ¿Qué triple promesa hizo Dios a Abraham?.............................. 

 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

2. Lea Génesis 15:18 ¿Qué hizo Dios con Abraham?....................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 

 
3. Lea Génesis 17:7 ¿Por cuánto tiempo y a quiénes beneficia el pacto hecho por Dios 

con Abraham?................................................................................................................ 
 
………………………………………………………………………………………………….. 

 
4. Lea Génesis 17: 10-12 ¿Cuál fue la señal y sello del pacto de gracia con Abraham?.. 

 
....................................................................................................................................... 
 

5. Lea Jeremías 4:4 ¿De qué debía ir acompañada la circuncisión?................................ 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

6. Lea Colosenses 2:11 ¿Qué simbolizaba la circuncisión?.............................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

7. Lea Romanos 4:11 ¿Qué es la circuncisión?................................................................. 

 1 



 22 

8. A quiénes se debía aplicar esta señal, que era sello de la justicia de la fe?................. 
 
....................................................................................................................................... 
 

9. Lea Gálatas 3:16 ¿A quiénes fueron dadas las promesas?.......................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

10. Lea Gálatas 3:17-18¿Quién es la simiente de Abraham?............................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 
Este pacto fue dado 430 años antes de la ley y fue confirmado por Dios en Cristo, 
para que la ley no pudiera hacer cambios en las promesas confirmadas en Cristo. 
 
 

11. Lea Gálatas 3:14 ¿Cuál era la promesa que Dios dio para nosotros los gentiles?....... 
 
....................................................................................................................................... 
 

12. Lea Gálatas 3:29 ¿Cuál es la posición del creyente en Cristo?..................................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

 
II-  RELACIÓN ENTRE LA CIRCUNCISIÓN Y EL BAUTISMO 
 

La circuncisión y el bautismo son ritos iniciatorios que indican el ingreso  a la familia de la 
fe y hablan de la obra purificadora del Espíritu Santo. En cada caso el requisito previo es 
la Fe.  
 
Lea Mateo 28:19. Cuando el Señor dio la gran comisión, ordenó a sus discípulos que 
fueran a todo el mundo e hicieran discípulos  de todas las naciones y les dio 
instrucciones para que bautizaran a los convertidos en vez de circuncidarlos. De esta 
manera el bautismo sustituyó a la circuncisión.  
 
La circuncisión al igual que todas las fórmulas exteriores del judaísmo era sólo para 
varones. Los judíos pensaban que la mujer estaba representada en el varón. La mujer 
judía entendía que su posición como  miembro del pueblo de Dios la tenía por 
nacimiento y era igual a la del varón.  
 
Lea Gálatas 3: 26-29 Pablo dice que la distinción entre hombre y mujer que había en el 
Antiguo Testamento ya no existe en el Nuevo Testamento, el bautismo ha sustituido a la 
circuncisión y los que son de la fe son linaje de Abraham. 
 
Lea Colosenses 2:11-12, las ordenanzas de la circuncisión y del bautismo están 
estrechamente relacionadas y el bautismo reemplaza

 

 a la circuncisión. La “circuncisión 
de Cristo”, o mejor traducido como la “circuncisión cristiana” del versículo 11, se refiere al 
bautismo en el versículo 12. 

Pablo dice a los colosenses que cuando fueron bautizados, ellos fueron también 
circuncidados espiritualmente. La frase “habéis resucitado con El por la fe” muestra que 
se refiere al bautismo espiritual y a la circuncisión espiritual. Las dos señales simbolizan 
lo mismo: El cambio de corazón que Dios da a los suyos. Lea Romanos 2:28-29. 

 

 2 



23 
 

 
III-  EL MODO DEL BAUTISMO 
 

Para muchos evangélicos, la palabra baptizo solamente significa inmersión, y simboliza 
la muerte, sepultura y resurrección con Jesucristo, basándose en Romanos 6:3-4 y 
Colosenses 2:12. 
 
La palabra griega “baptizo” significa primariamente “sumergir”, sin embargo también 
significa rociar, lavamiento,  impartir, aplicar a un objeto un elemento sea éste agua, 
fuego, o cualquier otra cosa, de cualquier modo, y no exclusivamente sumergir. Veamos 
algunos ejemplos de las escrituras: 

 
1- Lea Marcos 7:1-8. Los fariseos habían acusado a Jesús que sus discípulos comen 

sin lavarse las manos. El Vs. 4 dice que los fariseos cada vez que venían de la plaza 
se lavaban, y lavaban muchas cosas personales más. La palabra “lavar” en  griego es 
“bautismo”; así que se puede traducir así “si no se bautizan, no comen”.  

 
Si bautismo significaría solamente sumergir  entonces los fariseos habrían tenido que 
sumergirse en agua cada vez que vienen de la plaza; y considerando la segunda 
parte de este vs. 4 significaría que antes de cada comida tendrían que sumergir en un 
estanque los vasos de beber, jarros y utensilios de metal, pues la palabra “lavamiento” 
es “baptizo”. 

 
2- Lea Hebreos 9: 9-10. El apóstol enseña aquí acerca de las ordenanzas para el 

tabernáculo en el A.T. La palabra “abluciones”, en el original griego es “bautismos”. 
En el Antiguo Testamento no se realizaba ninguna inmersión.  
Lea los vs. 13, 19 y 21. Estos versículos  muestran a qué tipo de bautismos se estaba 
refiriendo. 

 
Lea Números 19:9, 17,18. Aquí encontramos la purificación ceremonial a que se 
refiere el sistema del Antiguo Testamento. 
 
En el Antiguo Testamento había varios bautismos: para purificar sus culpas, tiendas, 
personas, sacerdotes o vasos. A veces el “rociamiento” se hacía con agua, otras 
veces con sangre
 

. 

En el Nuevo Testamento no hay sugerencias de cambio del modo del bautismo, la 
iglesia cristiana primitiva reconocía que el uso bíblico de la palabra griega “baptizo” 
era “rociamiento”  y no “inmersión”. 

 
IV-  SIGNIFICADO DEL RITO DEL BAUTISMO 
 

1. Lea Tito 3:5. ¿Qué recibe el creyente por la obra del Espíritu Santo?.......................... 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

2. Lea Efesios 4:5. ¿Cuántos bautismos hay?.................................................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

3. Lea 1 Corintios 12:13. ¿El bautismo ritual con agua simboliza la obra del Espíritu 
Santo ó la obra de Cristo?............................................................................................. 
 
………………………………………………………………………………………………….. 
 

 3 

 4 



 24 

4. Lea Mateo 3: 11, Hechos 2: 3b - 4 El bautismo consiste en que el elemento (agua) 
sea puesto sobre la persona. Jesús dijo: “…el que viene tras mí… El os bautizará 
con (según las mejores traducciones, y no en) el Espíritu Santo y fuego”. Esta 
profecía se cumplió en Pentecostés, cuando el Espíritu vino sobre los discípulos. “Y 
se les aparecieron lenguas repartidas, como de fuego, asentándose sobre

 

 cada uno 
de ellos”. 

5. Lea Hechos 1:8, las palabras “venido sobre
 

” indican MODO.  

………………………………………………………………………………………………….. 
 

6. Lea Hechos 10: 44. “El Espíritu Santo cayó sobre todos los que oían…”. Pedro vio 
claramente en esta experiencia el cumplimiento de la profecía del bautismo del 
Espíritu Santo. Él expresó el modo

 
 del bautismo con la palabra “cayó”. 

7. El Espíritu Santo “era vertido”, “era derramado”, “caía sobre”, “venía” o “se posaba 
sobre”; como resultado eran bautizados con el Espíritu Santo. En el bautismo 
cristiano el agua es vertida o derramada sobre el creyente, simbolizando así su 
bautismo con el Espíritu Santo. 

 
 

 PARA CRECER 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

Lea el libro de LEVÍTICO. 
 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Génesis 17:7 
 

“Y estableceré mi pacto entre mí y ti, y tu descendencia después de ti en sus generaciones, 
por pacto perpetuo para ser tu Dios, y el de tu descendencia después de ti”. 

 
 

 
APUNTES:……………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 

 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 



25 
 

LECCION 8 
 

EL BAUTISMO DE INFANTES 
 
 

 INTRODUCCION 
 
Orígenes, quien fue un líder de la iglesia, (182 al 251 d.C.) dice en su Epístola a los 
romanos: “La Iglesia ha recibido la tradición de los Apóstoles de dar el bautismo a los 
infantes”. 
La evidencia bíblica y el testimonio de Orígenes muestran que el bautismo de infantes ha 
sido una práctica común en la iglesia desde los primeros siglos.  
En esta lección estudiaremos algunos casos de bautismo cristiano, cinco de los cuales 
involucran a su familia. 
 
 

  EL ESTUDIO 
 
 

1-   EL BAUTISMO DE JESÚS 
 

Lea Mateo 3:15. A diferencia de nuestro bautismo que es una señal y sello del 
lavamiento de nuestros pecados por el bautismo del Espíritu Santo, el bautismo de Jesús 
fue para cumplir toda justicia, es decir para cumplir la exigencia de Dios Padre.  
El bautismo de Jesús se relaciona con la necesidad del cumplimiento de su  misión, la 
que involucraba su identificación con el pueblo de Dios. En este bautismo, Jesús se hace 
igual a los pecadores: Él llevará la culpa de estos. Después de su bautismo, recibe el 
Espíritu Santo, y de esta manera es capacitado para poder ejercer su oficio como Rey, 
Sacerdote y Profeta. 
 
Como Rey vino a establecer Su gobierno, pero tuvo que luchar por su trono; como 
Profeta vino a proclamar la Palabra de Dios; y como Sacerdote

 

, vino para ofrecer su 
cuerpo en sacrificio por los pecados de los escogidos, pero después de su resurrección y 
su ascensión, Él podrá (y ya lo hace) bautizarnos con su Espíritu y llenarnos con su vida. 

El bautismo de Jesús con agua y con el Espíritu es una doble promesa para los suyos: 
Jesús se hace igual a nosotros en favor de nosotros, y Él está dispuesto a darnos la vida 
en el Espíritu. 
 
Lea Números 4:3. Dios había ordenado que los sacerdotes fueran separados a la edad 
de 30 años. Cristo vino para ser bautizado por Juan cuando tenía 30 años. 
Lea Números 8:5-7. Aquí encontramos más instrucciones de Dios respecto a la 
separación de los levitas: “Así harás para expiación por ellos. Rocía sobre ellos el agua 
de la expiación”. Este fue un mandamiento de justicia de Dios que se cumplió en el 
bautismo de Jesús. 
 
Los judíos identificaron las aguas del bautismo con la purificación ceremonial en la forma 
como se practicaba desde los días de Moisés. Lea Juan 3:22-25.  
Cuando Jesús y sus discípulos llegaron a Enón, en Salim, donde Juan bautizaba, surgió 
una disputa entre los discípulos de Juan al ver que Jesús bautizaba, ésta disputa fue 
acerca de la purificación, la cual llamaban bautismo ver vs. 26. La única purificación 
ordenada por Dios era la del rociamiento. Ver Números 19: 2-4, 18-19. 
 



 26 

El argumento de los que creen que el bautismo de Jesús fue por inmersión está basado 
en la afirmación de que fue bautizado en el Jordán y que después del bautismo Él “subió 
del agua”. Ver Mateo 3:16. Pero la traducción más correcta es “subió desde el agua”. La 
preposición en griego que se usa es “apo”, aparece en el evangelio de Mateo 109 veces 
y usualmente se traduce como “desde”, aunque en castellano se traduce como “de”. 
Para ilustrar esto leamos Lucas 2:4, José “subió de Galilea” ¿Podría alguien imaginar 
que José emergió de debajo del terreno de Galilea? Desde luego que no. 
Lea Juan 11:55, se nos dice que “muchos  subieron de aquella región a Jerusalén”. 
¿Podemos imaginar que estos muchos salieron de debajo de la tierra? Desde luego que 
no. Ellos sencillamente se alejaron de aquel lugar. 
 
Con estos ejemplos podemos llegar a la conclusión clara que el pasaje de Mateo 3:16 
no es un buen argumento para creer que Jesús fuera bautizado por inmersión; más bien 
hay suficiente argumento bíblico para demostrar que el bautismo practicado ya sea en el 
Antiguo Testamento como en el Nuevo Testamento, en este caso Juan, fue por 
rociamiento. 
 
2-   EL BAUTISMO DEL EUNUCO ETIPOE 
 
Lea Hechos 8:38-39. El Eunuco estaba leyendo las Escrituras del Antiguo Testamento, 
Felipe al acercarse a él le anunció el evangelio de Jesús. El corazón del eunuco fue 
abierto al evangelio y dijo: “Aquí hay agua; ¿qué impide que yo sea bautizado?”. Sin 
duda Felipe le había explicado la naturaleza y significado de la ordenanza del bautismo. 
Recordemos que estaban en el desierto y habían llegado a algún arroyo. El Vs. 38 nos 
da la clave: “descendieron ambos al agua”. El siguiente versículo dice “…subieron del 
agua”.  Algunos argumentan que esta preposición “del” muestra que el eunuco fue 
bautizado por inmersión; pero como se ve en el versículo anterior, esto habría implicado 
que ambos habrían sido bautizados, pues ambos salieron del agua. Es claro que el 
bautismo del eunuco fue por rociamiento. 
 
3-  EL BAUTISMO DE PABLO 
 
Lea Hechos 9:9,17-18. Pablo había estado ciego y no había comido durante tres días, 
cuando Ananías le dijo: “Levántate y bautízate, y lava tus pecados”. Pablo “recibió al 
instante la vista, y levantándose fue bautizado”. Pablo fue bautizado en la casa donde 
Ananías lo encontró. No hay indicación que hayan ido a algún arroyo para sumergir a 
pablo. 

 
4-  EL BAUTISMO DE CORNELIO Y SU CASA 
 
Lea Hechos 10:24, 33, 44-48. Pedro predicaba a Cornelio, a su familia y a sus amigos. 
El espíritu Santo cayó sobre todos los que oían el discurso, entonces Pedro dijo: 
“¿Puede alguien impedir el agua para que no sean bautizados estos que han recibido el 
Espíritu Santo también como nosotros? Y mandó que fueran bautizados en el nombre 
del Señor Jesús”. 
La referencia que hace Pedro de la caída del Espíritu Santo sobre ellos como evidencia 
suficiente para que Cornelio y su familia tuvieran derecho al bautismo, es un argumento 
razonable que el modo del bautismo de agua debió ser en conformidad con el modo del 
bautismo real o del Espíritu: el agua cayó sobre ellos. 
La pregunta “¿Puede alguien impedir el agua? Sugiere que nadie rehusaría traer un 
poco de agua en una vasija para que los creyentes sean bautizados. 
 
5-  EL BAUTISMO DEL CARCELERO DE FILIPOS Y SU FAMILIA 
 



27 
 

Lea Hechos 16:25-40. El incidente de la conversión del carcelero y de su casa ocurrió 
en la cárcel algo después de la medianoche. Se ve claramente que ellos no salieron de 
la cárcel, porque al día siguiente Pablo, por principio, rehusó salir hasta que los 
magistrados en persona vinieron y le pusieron en libertad. Es evidente pues que el 
bautismo del carcelero incluyendo a su familia fue por rociamiento. 

 
6-   OTROS CASOS DE BAUTISMO EN EL NUEVO TESTAMENTO 

 
a)  Lea Hechos 2:41. ¿Cuántas personas se bautizaron luego de la predicación de 

Pedro?...................................................................................................................... 
 
………………………………………………………………………………………………. 
 

b) Lea Hechos 8:12. ¿Quiénes se bautizaron luego de la predicación de Felipe?..... 
 

.................................................................................................................................. 
 

c) Lea Hechos 16:15. ¿Quiénes se bautizaron?......................................................... 
 
……………………………………………………………………………………………… 

 
d) Lea Hechos 18:8. ¿Quiénes se bautizaron?........................................................... 

 
……………………………………………………………………………………………… 

 
e) Lea Hechos 19:1-7. ¿Quiénes fueron bautizados?................................................. 

 
……………………………………………………………………………………………… 

 
f) Lea 1 Corintios 1:16. ¿A quiénes bautizó Pablo?.................................................. 

 
……………………………………………………………………………………………… 

 
 
El bautismo de familias era cosa común en la iglesia primitiva, se puede deducir sin lugar 
a duda que estos no habrían sido los únicos casos de bautismos familiares, en los que 
se incluía a los niños. 

 
 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

NÚMEROS 1-17. 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Hechos 16:31 
 

“Cree en el Señor Jesucristo, y serás salvo, tú y tu casa”. 
 
 
 



 28 

LECCION 9 
 

LA ORGANIZACIÓN DE LA IGLESIA 
 
 

 INTRODUCCION 
 
En la historia de la iglesia del Nuevo Testamento, no tenemos una forma de gobierno 
eclesiástico detallado minuciosamente. Pero hay ciertas indicaciones de que las 
congregaciones locales fueron dirigidas por hombres que fueron ordenados para esta obra 
y conocidos por el nombre de “ancianos”.  La palabra “anciano” viene de la raíz griega 
“presbítero”. 
 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-    UNA  IGLESIA  GOBERNADA  POR  ANCIANOS 
 
1- Ancianos desde el principio

 

. Lea Éxodo 3:16. En el tiempo del Antiguo Testamento, 
existió el gobierno del pueblo de Israel  por Ancianos, antes del Éxodo. Israel era el 
pueblo de Dios (iglesia) visible en esos tiempos. 

2- Repartimiento de responsabilidades

 

. Lea Éxodo 18:13-27. Moisés amplió el sistema 
acudiendo a la sugerencia de su suegro Jetro y “escogió Moisés hombres capaces de 
entre todo Israel y los puso por cabezas… Ellos juzgaban al pueblo en todo tiempo”. 

3- Formación del Sanedrín

 

. Lea Números 11:16-17. Dios estableció el Consejo de Setenta 
Ancianos y siguieron hasta el tiempo de Jesucristo. Esta corte fue llamada el Sanedrín. 

4- Formación de las Sinagogas

 

. En el tiempo del cautiverio, los judíos que estuvieron en el 
exilio, establecieron sus sinagogas que fueron casas para escuela y culto para 
preservar su religión en medio de los paganos. Cuando retornaron a su territorio, las 
sinagogas fueron establecidas en Palestina y en todo lugar donde los judíos vivieron 
dispersos. Dos cosas importantes les caracterizaron: tenían sus ancianos gobernantes 
con su presidente que no fueron necesariamente de entre los sacerdotes y se estableció 
una organización que se llamó la Gran Sinagoga en Jerusalén que recibió cualquier 
apelación de las otras sinagogas. 

5- Las Sinagogas en tiempos de Cristo

 

. Las sinagogas establecidas en el tiempo post-
exilio existieron hasta los días de nuestro Señor. Cristo predicó en muchas sinagogas y 
tomó parte en el culto, y parece que la Iglesia Primitiva siguió el modelo de la sinagoga 
para su culto y gobierno, y no el modelo del templo de Jerusalén, que dejó de existir en 
el año 70 d.C. 

6- Ancianos en la Iglesia del Nuevo Testamento

 

. Lea Hechos 11:29-30; 14:19-23; 15:2,4-
6; Tito 1:5. Cada iglesia del Nuevo Testamento tenía su cuerpo de ancianos. 

7- La palabra “anciano” (griego presbítero) y la palabra “obispo” (griego epíscopo), son 
términos intercambiables,  significan lo mismo y se refieren a las mismas personas. Lea 
Hechos 20:17,28; Tito 1:5-7. La palabra “pastor” es un término que se aplica a ambos, 
pues es la función de los ancianos y obispos. Vea Hechos 20: 28 y 17. “Hizo llamar a 
los ancianos (presbíteros) de la iglesia… el Espíritu Santo os ha puesto por obispos 
para pastorear la iglesia del Señor”. Lea 1 Pedro 5:1-4. 

 1 



29 
 

8- Distinción entre “anciano maestro” y “anciano gobernante”

 

. Lea 1 Timoteo 5:17;  Éxodo 
18:19-20. El cuerpo de ancianos en pleno son los ancianos gobernantes de la iglesia; 
sin embargo hay algunos de ellos que tienen el don de dirección, enseñanza y la 
predicación. Ellos son los “pastores” y tienen la responsabilidad y autoridad de parte de 
Dios de guiar y dirigir tanto al cuerpo de ancianos como a la iglesia en general. 

9- Los diáconos

 

. Lea Hechos 6:1- 4; Filipenses 1:1; 1 Timoteo 3:8-13. La palabra 
diácono proviene del griego diákonos y significa “ministrante” o “uno que sirve”. El 
propósito de la creación de este oficio era para liberar a los apóstoles de los asuntos 
temporales como el cuidado de los pobres y viudas, etc., para que los apóstoles se 
consagraran por entero a la predicación de la Palabra y a la oración. 

 
II-   REQUISITOS DE LOS ANCIANOS 
 
1- REQUISITOS PERSONALES. Lea 1 Timoteo 3:1-7; Tito 1:5-9. 

 
Irreprensible, marido de una sola mujer, sobrio, prudente, decoroso, hospedador, apto 
para enseñar, no dado al vino, no pendenciero, no codicioso de ganancias deshonestas, 
amable, apacible, no avaro, que gobierne bien su casa, que tenga a sus hijos en 
sujeción con toda honestidad, no un neófito (nuevo creyente), que tenga buen 
testimonio de los de afuera, no obstinado, no iracundo, amante de lo bueno, prudente, 
justo, santo, dueño de sí mismo, que retenga la palabra fiel para que sea capaz de 
exhortar con sana doctrina y refutar a los que se contradicen, sanos en la fe, en el amor 
y en la perseverancia. 

 
2- OTROS REQUISITOS 
 

a) Lea Gálatas 5:22-24. Que muestre el fruto del Espíritu Santo en su vida y tenga una 
vida espiritual. 

b) Lea Santiago 5:14. Que tenga una vida de oración. 
c) Lea Hebreos 10:25. Debe congregarse regularmente con sus hermanos en la 

iglesia. 
d) Lea  Romanos 14:19. Debe esforzarse por mantener la paz dentro y fuera de la 

iglesia. 
e) Lea Colosenses 1:28-29. Debe dar testimonio de su fe a los inconversos 

invitándoles a aceptar a Cristo como su Salvador y Señor. 
f) Lea 1 Corintios 16:2. Contribuir al sostenimiento y extensión de la obra del señor. 
g) Lea 1 Corintios 14:34-35; 1 Timoteo 2:10-14. Tienen que ser varones, miembros 

activos de la iglesia. 
h) Debe aceptar las Escrituras como única regla de Fe y Práctica. 

 
 
III-   RESPONSABILIDADES DE LOS ANCIANOS 
 

1. Vigilar con diligencia la grey encomendada a su cargo para que no entre en ella la 
corrupción de doctrina o de moralidad. Lea Hechos 20:28. 

2. Visitar a la grey en sus casas, especialmente a los enfermos. 
3. Instruir a la grey, consolar a los afligidos y cuidar a los niños. 
4. Orar por la grey y con la grey. 

 
 
IV-   DIFERENTES FUNCIONES EN LA IGLESIA 
 

 2 

 3 

 4 



 30 

Las diferentes FUNCIONES en la iglesia surgieron del reconocimiento de los diferentes 
DONES  de gracia que tenían los creyentes. Según Efesios 4:11, Cristo mismo constituyó, 
a fin de perfeccionar a los santos para la obra del ministerio, para la edificación del cuerpo 
de Cristo, Apóstoles, Profetas, Evangelistas y Pastores - Maestros. Podemos añadir a ellos, 
según Hechos 20:28; 1 Pedro 5:2; y Hechos 6:1-4, los Ancianos y Diáconos. 
 
Estas funciones se dividen en TEMPORALES y PERMANENTES: 
 
1- FUNCIONES TEMPORALES.  
 

La iglesia del Nuevo Testamento fue formalmente reconocida después de la 
resurrección de Cristo, y la responsabilidad para establecerla fue dada a los Apóstoles. 
Esta función fue temporal toda vez que había llegado a su estado de permanente. Esta 
función fue necesaria para echar los cimientos de la iglesia cristiana, como para 
completar la superestructura. 
 

      a)   LOS APÓSTOLES 
 
 Los Apóstoles fueron separados para ser testigos del ministerio terrenal y 

particularmente de la resurrección

 Los Apóstoles fueron llamados y comisionados por Cristo. Lea Lucas 6:13. Como 
Cristo fue comisionado y enviado, así El comisionó y envió a los apóstoles. La 
palabra griega “apóstolos” significa “enviado”. 

 del Señor. Hechos 1:21-22; 2:32; 3:15; 4:20; 
5:32; 10:39-41; 22:14; 26:16; 1 Corintios 15:8; 2 Pedro 1:16; 1 Juan 1:3. 

 Los Apóstoles poseyeron un poder sobrenatural, calificándolos para su misión 
extraordinaria. La inspiración, los milagros, las lenguas, etc. fueron “señales de 
Apóstol”. 2 Corintios 12:12. Tenían responsabilidad de proclamar la doctrina de 
Cristo y completar la revelación divina. Juan 16:12-13. Esto demanda la inspiración 
extraordinaria de Dios. 

 Los Apóstoles recibieron una comisión y autoridad como representantes de Cristo. 
Sus epístolas fueron  escritas “a toda la iglesia”. Asumieron la dirección de la Iglesia 
Universal de Cristo, y regularon los asuntos de ella. Por estas cartas, los Apóstoles 
comisionaron funcionarios, determinaron la forma de gobierno, enunciaron los 
principios aceptados de la adoración pública y privada, y pre-escribieron el ejercicio 
de la disciplina eclesiástica. 

 
Tales calificaciones separan a los Apóstoles de las demás funciones de la iglesia –su 
misión siendo apropiado al estado transitorio e incompleto de la iglesia primitiva- y no 
tienen lugar en su organización ordinaria y permanente. 
En la iglesia de hoy no hay esta función, porque no hay testigos oculares de la 
resurrección y los que tienen la inspiración divina para añadir a las Escrituras. 
 
b)   LOS PROFETAS 
 
 Tenían poder para prever y predecir el futuro. Poder distinto al del Antiguo 

Testamento. Hechos 11:27-30; 20:22-23. 
 Tenían poder de declarar la voluntad de Dios, siendo inspirados para proclamar la 

verdad divina. 1 Corintios 14:29-34. 
 

Es importante recordar que no existía aún las epístolas, y la predicación de aquel 
entonces se compuso de la mera repetición de los principios del evangelio, mostrando la 
vida, enseñanza y milagros de Jesús, que El era el Mesías profetizado, ya crucificado y 
resucitado.  
La función de profeta estuvo en vigencia hasta que se cerró el Canon de la Escritura, y 
la revelación entera de Dios fue dada a la Iglesia por escrito. 



31 
 

2- FUNCIONES PERMANENTES 
 
a)   EL PASTOR – MAESTRO 

 

 La función de pastores - maestros en la iglesia es una ordenanza permanente de 
Cristo. 

 La ordenanza de la adoración (adoración pública, oración, alabanza y predicación), 
siendo permanente en la iglesia, requiere un funcionario permanente para su 
administración. 

 Los Apóstoles hicieron provisión para que haya pastores - maestros para 
sucederles. 2 Timoteo 2:1-2; Tito 1:5; Hechos 14:23. En Hechos 15: 6, 22-23 
vemos que los Apóstoles eran personas diferentes a los Ancianos. 

 Los deberes exigidos por el rebaño en relación a sus pastores indican la naturaleza 
permanente de la función. 1 Timoteo 5:17. 

 
b)   LOS ANCIANOS         

El cuerpo de Ancianos está formado por Ancianos gobernantes y Ancianos maestros. 
Todos los Ancianos gobiernan, pero el “pastor” dirige al cuerpo de ancianos, a la 
congregación y predica la Palabra de Dios. 1 Timoteo 5:17. 

 
c)   LOS DIÁCONOS 

 

El cuerpo de diáconos tiene la responsabilidad de servir en las necesidades de los 
creyentes de la iglesia. 
 
d)   LOS EVANGELISTAS 

 

Eran acompañantes de los Apóstoles en sus viajes, ayudaban a plantar y establecer  
iglesias, sirviendo bajo los Apóstoles como sus delegados y cumpliendo sus 
instrucciones. Es considerada como una función permanente ya que su rol es muy 
importante en la extensión del Reino de Dios. 

 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: NÚMEROS 18-36. 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: 1 Timoteo 5:17 
 

“Los ancianos que gobiernan bien, sean tenidos por dignos de  
doble honor, mayormente los que trabajan en predicar y enseñar”. 

 
 
 
APUNTES: …………………………………………………………………………………………….. 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 



 32 

LECCION 10 
 

CREDOS Y CONFESIONES DE LA IGLESIA 
 
 
 

 INTRODUCCIÓN 
 
Las Escrituras son la única regla de fe y práctica para el hombre; y aunque son obra de 
Dios, la comprensión e interpretación de ellas pertenece a los hombres. Los primeros siglos 
de la historia de la iglesia cristiana eran siglos de grandes persecuciones, pero a pesar de 
ello la iglesia creció grandemente. 

 

La Iglesia ha ido avanzando gradualmente en 
perfeccionar la interpretación de las Escrituras y definir las grandes doctrinas de La Biblia. 
Como ella ha ido avanzando poco a poco en diferentes tiempos, ha ido sentando sus 
exposiciones en forma de Credo o Confesión de Fe, con el objeto de instruir al pueblo y 
preservar sus doctrinas, al mismo tiempo para corregir herejías que se han ido levantando 
en cada época. 

 
 

   EL ESTUDIO 
 
 
I-   EL CREDO DE LOS APÓSTOLES  
 
El Credo de los apóstoles no fue escrito por los apóstoles, sino que se formó gradualmente 
por un consentimiento común, fundándose en las varias confesiones que separadamente 
habían adoptado las congregaciones particulares y que la usaban en la recepción de sus 
miembros. Adquirió su forma actual y el uso entre todas las iglesias, a fines del siglo 
segundo. 
 
El texto es el siguiente: 
 
“Creo en Dios Padre, Todopoderoso Creador del Cielo y la Tierra. Creo en  Jesucristo, Su 
Unigénito Hijo, nuestro Señor quien fue concebido por el Espíritu Santo, nacido de la virgen 
María, sufrió bajo Poncio Pilato, fue crucificado, muerto y sepultado, descendió al infierno, al 
tercer día resucitó de entre los muertos, ascendió al cielo y se sentó a la derecha de Dios 
Padre Todopoderoso. Desde allí vendrá a juzgar a los vivos y a los muertos. Creo en el 
Espíritu Santo, la santa Iglesia Universal, la comunión de los santos, el perdón de los 
pecados, la resurrección del cuerpo, y la vida eterna.  Amén”. 
 
 
II-  EL CONCILIO DE NICEA Y CONSTANTINOPLA 
 
Constantino tomó el poder del Imperio Romano el año 312 d.C. Dijo que cuando estaba 
luchando con su rival Maxenitus había tenido una visión, y vio 

 

una cruz en los cielos y 
escuchó una voz que decía "Con esta señal vencerás".  El año 313 fue emitido el Edicto de 
Milán, un edicto que a la iglesia cristiana le daba preferencia en todo. 

En la iglesia cristiana de aquel entonces surgió una controversia y esta tenía que ver con la 
relación entre Jesucristo y Dios Padre. La iglesia había aceptado que Cristo era coeterno 
con el Padre; Arrio, quien fue un líder de la iglesia de Alejandría enseñaba lo contrario, 
decía que, "el Hijo tiene principio, pero que Dios es sin principio"; afirmando de esta manera 
que Cristo no es parte de Dios. 

 1 

  2 



33 
 

Constantino convocó a unos 300 obispos de la iglesia para participar en un concilio en 
Nicea el 325 d.C. Como resultado se formuló el Credo de Nicea, que afirma que Jesús es 
consubstancial y coeterno con Dios el Padre
 

. 

Este Credo fue formado sobre las bases del Credo de los Apóstoles. La cláusula relativa a 
la divinidad sustancial de Cristo fue agregada por el Concilio de Nicea y las que se refieren 
a la divinidad y personalidad del Espíritu Santo, las añadió el segundo Concilio de 
Constantinopla el 381 d.C. 
 
El Texto es el siguiente: 
 
“Creo en un sólo Dios, Padre Todopoderoso, Creador del cielo y de la tierra, de todo lo 
visible y lo invisible. 
Creo en un sólo Señor, Jesucristo, Hijo único de Dios nacido del Padre antes de todos los 
siglos: Dios de Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de Dios verdadero, engendrado, no 
creado, de la misma naturaleza del Padre, por quien todo fue hecho; que por nosotros, los 
hombres, y por nuestra salvación bajo del cielo, y por obra del Espíritu Santo se encarnó de 
María, la Virgen, y se hizo hombre; y por nuestra causa fue crucificado en tiempos de 
Poncio Pilato; padeció y fue sepultado, y resucitó al tercer día, según las Escrituras, y subió 
al cielo, y está sentado a la derecha del Padre; y de nuevo vendrá con gloria para juzgar a 
vivos y muertos, y su reino no tendrá fin. 
Creo en el Espíritu Santo, Señor y dador de vida, que procede del Padre y del Hijo, que con 
el Padre y el Hijo recibe una misma adoración y gloria, y que habló por los profetas. 
Creo en la Iglesia, que es una, santa, católica y apostólica. Confieso que hay un sólo 
Bautismo para el perdón de los pecados. Espero la resurrección de los muertos y la vida del 
mundo futuro. Amén”. 
 
 

 
III- SAN AGUSTÍN (354-430) 

Nació en Tagaste (África) el año 354. Se convirtió al cristianismo estando en Milán, y el año 
387 fue bautizado por el obispo San Ambrosio. Vuelto a su patria, fue elegido obispo de 
Hipona. Agustín Fue un gran héroe no sólo de la Iglesia Católica sino de también de todos 
los reformadores del siglo XVI. Desde el Apóstol Pablo, el nivel de erudición bíblica no 
había llegado tan alto como al que llegó con el pensamiento de Agustín. 
 
Aunque Agustín escribió muchos libros (La Ciudad de Dios, De Trinitate, Las Confesiones

 
Pelagio (360-420). Teólogo y monje británico, creía y enseñaba que cada persona era 
creada libre, como Adán, y que cada persona tenía el poder de elegir entre el bien y el mal. 
Cada alma era una creación nueva de Dios y totalmente libre del pecado y de su 
contaminación. Enseñaba que el pecado no era resultado de la condición del ser humano 
sino de la situación en que vive y donde vive, y si estuviéramos en un buen ambiente no 
necesariamente caeríamos en el pecado. También decía que el hombre, aun caído en 
pecado, podía buscar y encontrar a Dios, que podía cooperar con Dios para su salvación. 

), 
lo que más les llamó la atención a los reformadores del siglo XVI era su trabajo en contra de 
Pelagio. 

 
Agustín vio la enseñanza de Pelagio como una gran negación de la gracia divina, 
considerando que la obra de regeneración era el trabajo exclusivo del Espíritu Santo. 
Agustín afirmó que el hombre era concebido en pecado y no tenía la capacidad para buscar 
a Dios. La salvación dependía totalmente de la gracia y elección de Dios. 
La posición de Pelagio fue condenada en el Concilio de Efeso. 
 
 

 3 



 34 

IV-  EL CONCILIO DE EFESO Y DE CALCEDONIA 
 
Con el transcurso del tiempo brotaron en el seno de la iglesia opiniones heréticas respecto 
a la naturaleza de la persona de Cristo. 
 
El Nestorianismo sostenía que naturalezas divina y humana de Cristo, constituían dos 
personas, pero fue condenado por el Concilio de Efeso 431 d. C.  
 
El Eutiquianismo sostenía que las naturalezas divina y humana de Cristo, estaban unidas 
de tal manera que no eran sino una sola. Esta herejía la condenó el Concilio de Calcedonia, 
451 d. C. 
 
El Texto de estos Credos es el siguiente: 
 
“Nosotros, entonces, siguiendo a los santos Padres, todos de común consentimiento, 
enseñamos a los hombres a confesar a Uno y el mismo Hijo, nuestro Señor Jesucristo, el 
mismo perfecto en Deidad y también perfecto en humanidad; verdadero Dios y verdadero 
hombre, de cuerpo y alma racional; co - sustancial (co - esencial) con el Padre de acuerdo a 
la Deidad, y co - sustancial con nosotros de acuerdo a la Humanidad; en todas las cosas 
como nosotros, sin pecado; engendrado del Padre antes de todas las edades, de acuerdo a 
la Deidad; y en estos postreros días, para nosotros, y por nuestra salvación, nacido de la 
virgen María, de acuerdo a la Humanidad; uno y el mismo, Cristo, Hijo, Señor, Unigénito, 
para ser reconocido en dos naturalezas, inconfundibles, incambiables, indivisibles, 
inseparables; por ningún medio de distinción de naturalezas desaparece por la unión, más 
bien es preservada la propiedad de cada naturaleza y concurrentes en una Persona y una 
Sustancia, no partida ni dividida en dos personas, sino uno y el mismo Hijo, y Unigénito, 
Dios, la Palabra, el Señor Jesucristo; como los profetas desde el principio lo han declarado 
con respecto a El, y como el Señor Jesucristo mismo nos lo ha enseñado, y el Credo de los 
Santos Padres que nos ha sido dado. Amén”. 
 
 
V-  EL CREDO DE ATANASIO 
 
El Credo de Atanasio es mencionado claramente por primera vez en el siglo VI, y su 
atribución a Atanasio es insostenible; este credo es de origen latino y en la Edad Media fue 
usado regularmente en los servicios de la Iglesia Católica. 
 
El Texto es el siguiente: 
“Todo el que quiera salvarse, debe ante todo mantener la Fe Universal. El que no guardare 
ésta Fe íntegra y pura, sin duda perecerá eternamente. Y la Fe Universal es ésta: que 
adoramos a un solo Dios en Trinidad, y Trinidad en Unidad, sin confundir las Personas, ni 
dividir la Sustancia. Porque es una la Persona del Padre, otra la del Hijo y otra la del 
Espíritu Santo; mas la Divinidad del Padre, del Hijo y del Espíritu es toda una, igual la 
Gloria, co - eterna la Majestad. Así como es el Padre, así el Hijo, así el Espíritu Santo. 
Increado es el Padre, increado el Hijo, increado el Espíritu Santo. Incomprensible es el 
Padre, incomprensible el Hijo, incomprensible el Espíritu Santo. Eterno es el Padre, eterno 
el Hijo, eterno el Espíritu Santo. Y, sin embargo, no son tres eternos, sino un solo eterno; 
como también no son tres incomprensibles, ni tres increados, sino un solo increado y un 
solo incomprensible. Asimismo, el Padre es Dios, el Hijo es Dios, el Espíritu Santo es Dios. 
Y sin embargo, no son tres Dioses, sino un solo Dios. Así también, Señor es el Padre, 
Señor es el Hijo, Señor es el Espíritu Santo. Y sin embargo, no son tres Señores, sino un 
solo Señor. Porque así como la verdad cristiana nos obliga a reconocer que cada una de las 
Personas de por sí es Dios y Señor, así la religión Cristiana nos prohibe decir que hay tres 
Dioses o tres Señores. El Padre por nadie es hecho, ni creado, ni engendrado. El Hijo es 
sólo del Padre, no hecho, ni creado, ni engendrado. El Espíritu Santo es del Padre y del 

 4 

 5 



35 
 

Hijo, no hecho, ni creado, ni engendrado, sino procedente. Hay, pues, un Padre, no tres 
Padres; un Hijo, no tres Hijos; un Espíritu Santo, no tres Espíritus Santos. Y en ésta 
Trinidad nadie es primero ni postrero, ni nadie mayor ni menor; sino que todas las tres 
Personas son co - eternas juntamente y co - iguales. De manera que en todo, como queda 
dicho, se ha de adorar la Unidad en Trinidad, y la Trinidad en Unidad. Por tanto, el que 
quiera salvarse debe pensar así de la Trinidad. Además, es necesario para la salvación 
eterna que también crea correctamente en la Encarnación de nuestro Señor Jesucristo. 
Porque la Fe verdadera, que creemos y confesamos, es que nuestro Señor Jesucristo, Hijo 
de Dios, es Dios y Hombre; Dios, de la Sustancia del Padre, engendrado antes de todos los 
siglos; y Hombre, de la Sustancia de su Madre, nacido en el mundo; perfecto Dios y 
perfecto Hombre, subsistente de alma racional y de carne Humana; igual al Padre, según su 
Divinidad; inferior al Padre, según su Humanidad. Quien, aunque sea Dios y Hombre, sin 
embargo, no es dos, sino un solo Cristo; uno, no por conversión de la Divinidad en carne, 
sino por la asunción de la Humanidad en Dios; uno totalmente, no por confusión de 
Sustancia, sino por unidad de Persona. Pues como el alma racional y la carne es un silo 
hombre, así Dios y Hombre es un solo Cristo; El que padeció por nuestra salvación, 
descendió a los infiernos, resucitó al tercer día de entre los muertos. Subió a los cielos, está 
sentado a la diestra del Padre, Dios Todopoderoso, de donde ha de venir a juzgar a vivos y 
muertos. A cuya venida todos los hombres resucitarán con sus cuerpos y darán cuenta de 
sus propias obras. Y los que hubieren obrado bien irán a la vida eterna; y los que hubieren 
obrado mal, al fuego eterno. Esta es la Fe Universal, y quien no lo crea fielmente no puede 
salvarse. Amén”. 
 
 
VI-  CONFESIONES DE LAS IGLESIAS REFORMADAS 
 
Las Confesiones Reformadas son muy numerosas, las siguientes son las más 
representativas: 
 
1-  La segunda Confesión Helvética. 
 
Preparada por Bullinger. 1564. La aceptaron todas las Iglesias Reformadas de Suiza con 
excepción de Basilea (que se conformó con la primera Confesión Helvética, su antiguo 
símbolo), y por las Iglesias Reformadas de Polonia, Hungría, Escocia y Francia. 
 
2-  El Catecismo de Heidelberg. 
 
Preparado por Ursinus y Oleviano. 1562. La autoridad civil lo estableció tanto para tipo 
doctrinal como para la instrucción religiosa en las Iglesias del Palatinado, (estado Alemán 
que en aquel tiempo incluía ambas orillas del Rhin). También lo autorizó el Sínodo de Dort, 
y es la Confesión de Fe de las Iglesias Reformadas de Alemania y Holanda, y de las 
Iglesias Reformadas Alemanas y Holandesas en América. 
 
3-  La Confesión Belga. 
 
Guido de Brés, co-escritor de la Confesión de las Iglesias Francia (1559) escribió el 
contenido de la Confesión Belga en l561. Fue aceptado como una confesión de las iglesias 
reformadas en la reunión eclesiástica de Wezel (l568) y en el famoso Sínodo de Dort en 
1618-1619.  
 
4-  Los Cánones del Sínodo de Dort 
 
Este sínodo fue convocado en Dort, Holanda, por mandato de los Estados Generales, con 
el objetivo de aclarar algunas cuestiones controvertidas por unos discípulos del hereje 
Jacobo Arminio. Comenzaron las sesiones el 13 de noviembre del año 1619. Estaba 

 6 



 36 

conformado por pastores, ancianos y profesores de Teología de las iglesias de Holanda, por 
diputados de las iglesias de Inglaterra, Escocia, Hesse, Bremen, el Palatinado y Suiza. Los 
Cánones de este Sínodo fueron recibidos por todas las Iglesias Reformadas como 
verdadera, segura y eminente exposición autorizada del sistema de Teología Calvinista. 
 
5-  La Confesión y Catecismos de la Asamblea de Westminster 
 
La asamblea de Westminster, constituida por 121 teólogos y 30 laicos de Inglaterra se 
reunió a partir del 12 de Octubre de 1643 por ordenanza del parlamento inglés, en un salón 
de la Abadía de Westminster; con el propósito de preparar un fundamento común de la 
enseñanza de la Palabra de Dios sobre el cual podrían ser unidas las iglesias de Inglaterra, 
Escocia e Irlanda. 
Estaba formada por episcopales, independientes o congregacionales y presbiterianos, las 
tres iglesias más importantes de la Gran Bretaña de aquel entonces. La Asamblea se reunió 
1,163 veces y concluyó en 1648.La Asamblea General Escocesa adoptó las Normas de 
Westminster para su Iglesia reemplazando la Confesión Escocesa de 1560 y el Catecismo 
de Heidelberg.  
 
 

 PARA CRECER 
 
 

LECTURA BIBLICA: 
 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento: 
 

DEUTERONOMIO 1 - 17. 
 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: 1 Timoteo 4:16 
 

“Ten cuidado de ti mismo y de la doctrina; persiste en ello, pues 
haciendo esto, te salvarás a ti mismo y a los que te oyeren”. 

 
 
 
APUNTES:……………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
…………………………………………………………………………………………………………... 
 
 
 
 
 
 
 
 



37 
 

LECCION 11 
 

 
EL IMPACTO DE LA REFORMA 

 INTRODUCCIÓN 
 
Después de Constantino, la Iglesia Católica dejó de lado las Escrituras y se convirtió en una 
entidad política controlada por los reyes, esto causó mucha corrupción. Los papas vivían 
como reyes y para financiar su papado aplicaron fuertes impuestos a la población. Los 
cargos de la iglesia se compraban y vendían como si fuera un negocio del cual obtenían 
mucha ganancia. 
 

   EL ESTUDIO 
 
I- LOS ANTECESORES DE LA REFORMA 
 
Algunos padres de la iglesia no estaban de acuerdo con tanta corrupción y luchaban por 
una reforma de la iglesia, entre ellos destacan 

 
Wyclif y Hus. 

1) JOHN WYCLIF (1328-1384). Nació en Inglaterra y estudió en la Universidad de 
Oxford, donde comenzó a hacerse famoso por su erudición y sus opiniones radicales. 
Creía que debía haber separación entre la iglesia y  el estado; estuvo en contra de la 
doctrina de la transubstanciación; enseñó que la única regla de la iglesia es la Biblia, 
todas las decisiones de la iglesia deben ser sometidas al juicio de ella; l

Los seguidores de Wyclif fueron duramente perseguidos y la iglesia romana logró callar 
las voces de reforma de la iglesia de Inglaterra. 

a cabeza de la 
iglesia es Cristo; la iglesia lo conforman sus miembros y no sus cleros; todos los 
creyentes son sacerdotes y tienen el derecho de leer la Biblia en su propio idioma e 
interpretarla por sí mismos. 

 
2) JOHN HUS

Los enemigos de Hus, solicitaron al rey que prohibiera toda obra de Wyclif y que le 
quitara su púlpito en Belén. El rey lo hizo, pero él siguió predicando por su popularidad 
con la gente.  En cuanto al papa decía, "Un papa indigno, que se oponga al bienestar de 
la iglesia, no ha de ser obedecido". Luego fue excomulgado de la iglesia, pero él seguía 
predicando a grandes multitudes. 

 (1373-1415). Siendo rector de la universidad de Praga y predicador de la 
capilla Belén, le llegó algunos escritos de Wyclif, luego de leerlos se alegró mucho al 
saber que había otro líder fomentando reformas similares a las suyas. Aunque no estaba 
de acuerdo con la enseñanza de Wyclif sobre la eucaristía, vio con agrado la mayoría de 
lo que había escrito. 

Su historia llegó a su fin trágico cuando fue invitado al Concilio de Constanza para que 
se retractara de sus creencias, pero él no se retractó y por esto fue condenado a muerte 
como hereje el 6 de julio, 1415. 
Aunque su voz fue callada, sus seguidores en Bohemia continuaban llevando su 
mensaje. 
 

II- LA REFORMA RELIGIOSA 
 
1) MARTÍN LUTERO 

El año 1511 se mudó a Wittenberg donde recibió su doctorado en teología. Desde allí 
comenzó a dar discursos sobre toda la Biblia en el idioma del pueblo alemán. Estudió la 

(1483-1546). Nació en Eisleben, Alemania. Ingresó a la 
universidad para estudiar Derecho, pero dejó los estudios y entró en un monasterio. 
Después de dos años fue ordenado como monje. 

 1 

 2 



 38 

Biblia en los  idiomas originales, convenciéndose cada vez más que solamente ella era la 
autoridad para la vida cristiana. 
Su estudio de Romanos 1:17 le convenció de que la justicia de Dios no es algo que 
hacemos para Dios, sino algo que Dios hizo para nosotros en su Hijo Jesús. Por primera 
vez el experimentó la paz que viene con la seguridad de la salvación. 
El proceso que llevó a Lutero a su separación de la Iglesia Romana comenzó en el año 
1517. En este año el Papa decidió conceder al prelado de la diócesis donde él estaba, 
dos diócesis más. A cambio de ello el prelado tuvo que entregar al papado una enorme 
cantidad de dinero. Para levantar estos fondos se envió un monje de nombre Tetzel a 
vender indulgencias. El prometía al comprador que en el momento que caía la moneda al 
fondo de la caja, su alma se libraba del purgatorio. 
Lutero no pudo soportar tales abusos y escribió sus 95 teses, condenando los abusos de 
la venta de indulgencias. Aunque los escribió con el motivo de reformar la iglesia, pero la 
reacción de la iglesia fue tal que Lutero muy pronto reconoció que no sería posible. 
Durante todo este conflicto con Roma, continuó predicando, enseñando y escribiendo. 
Uno de sus logros más importantes fue la traducción de la Biblia de sus idiomas 
originales al alemán. 
 
2) LAS TRES "SOLAS" 

 
1. 

El pensamiento de Lutero y de toda la Reforma llegó a ser 
caracterizado por tres frases: 

Sola fide
Con 

: "Solamente la fe" 
esto 

 

querían decir que lo único que el hombre tiene que hacer para recibir la 
salvación de Dios es creer. La fe es la única manera en que la salvación llega al hombre. 
Esta fe es también un don de Dios y no un producto de la voluntad humana. 

2. Sola gratia
Con 

: "Solamente la gracia" 
esto 

 

quería decir que la salvación no se gana, sino que es un regalo. No existe 
ninguna obra hecha por el hombre que pueda salvarlo. La salvación es totalmente 
gratuita para el creyente. 

3. Sola scriptura
Los reformadores pusieron las Sagradas Escrituras sobre todas las otras autoridades de 
la iglesia; tanto el papa, como el más humilde miembro estaba bajo la autoridad de las 
Escrituras. Las Escrituras eran para todos los creyentes, no sólo para los cleros de la 
iglesia. 

: "Solamente las Escrituras" 

 
3) JUAN CALVINO (1509-1564). 

Posteriormente Calvino fue invitado por Farel a Ginebra, Suiza a trabajar como pastor de 
una congregación reformada. El creía que toda la población, no sólo la iglesia, debía vivir 
bajo la ley divina. Creía que era el mismo Dios quien había dado autoridad a la iglesia y 
al gobierno y, por esto, las dos instituciones debían respetar la misma ley. Su primer 
intento en Ginebra fracasó, pero años después volvió y creó su comunidad ideal donde 
la iglesia y el gobierno trabajaron juntos en el servicio de Dios. 

Nació en Noyon. Calvino realizó sus estudios en la 
universidad de París hasta el año 1533. Fue influenciado por el humanismo de Erasmo. 
Hasta ese año los alumnos habían gozado de mucha libertad y podían criticar a la iglesia 
y hablar de las reformas necesarias. Pero hubo un cambio político en Francia y la nación 
entera hizo del lado católico. Calvino y sus compañeros de la universidad tuvieron que 
huir. 

 
Aquí la contribución de Calvino al protestantismo: 

 
o La Institución de la Religión Cristiana
o Su énfasis en la educación y el modelo educativo creado en Ginebra. 

. 



39 
 

o Su apoyo para el sistema político de la democracia. En Ginebra trabajó con un 
sistema de representantes. 

o Escribió comentarios sobre todos los libros de la Biblia con la excepción de 
Apocalipsis. 
 

 
III-  LA TEOLOGÍA REFORMADA  

a) La Biblia: Única regla de Fe y Conducta. Solamente la Biblia tiene la revelación 
perfecta en cuanto a la persona de Dios y su voluntad con respeto a nuestras vidas. 

 
b) La Soberanía de Dios: Dios es totalmente auto-suficiente. Nosotros, por el 

contrario, dependemos de él para todo en nuestra vida. Dios sigue, por su 
providencia, guiando y manejando el transcurso de la historia humana. Aunque Dios 
dio al hombre cierta libertad, esta libertad también está dentro del sistema sobre el 
cual Dios tiene control absoluto. 

 
c) Los Cinco Puntos de Calvinismo: En cuanto a la Salvación, la teología reformada 

ha sido resumida en cinco puntos, en el documento Los Cánones de Dort

 

. Aquí un 
resumen: 

 La Depravación Total

 

: El pecado ha afectado toda la creación, y en cuanto al 
hombre ha afectado todas sus áreas. (Romanos 3:23).  La inclinación natural del 
hombre es hacia el pecado. No somos capaces, sin la ayuda del Señor, de 
producir obras que le agraden. 

 Elección o Predestinación Incondicional

 

: Dios nos salva por gracia y por su 
buena voluntad. No nos salva a causa de nuestras buenas obras ni nuestras 
buenas decisiones (Juan 1:13; 2 Tesalonicenses 2:13; Tito 3:4-7). La fe con que 
creemos es también don de Dios. (Efesios 2:8-9). Dios salva a los elegidos 
porque así decidió antes de la creación del mundo (Efesios 1:4). 

 Expiación Limitada

 

: Aunque la gracia de Dios es suficiente para todos, es 
eficaz solamente para los elegidos. Cristo murió solamente por los suyos. (Mateo 
20:28; Juan 10:15; Efesios 5:25). 

 Gracia Irresistible

 

: Dios es el que salva y no podemos resistir a su gracia. 
Somos salvos por la voluntad de Dios, no por la nuestra. (Juan 6:37; Romanos 
9:16-19). 

 Perseverancia de los Santos

 

: La salvación es totalmente segura para los que 
el Señor ha elegido en su amor. La salvación no se pierde. (Juan 10:27-29; 
Romanos 8:28-39). Lo que Dios comienza, lo termina. (Fil. 1:6; Hebreos 3:15). 

 
 PARA CRECER 

 
LECTURA BIBLICA: 

 

Esta semana continúe leyendo el Antiguo Testamento:  
 

DEUTERONIMIO 18-34. 
 

VERSICULO PARA  MEMORIZAR: Romanos 5:1 
 

“Por tanto, habiendo sido justificados por la fe, tenemos 
paz para con Dios por medio de nuestro Señor Jesucristo”.  

 3 



 40 

RESPUESTAS DE LAS PREGUNTAS 
 

LECCIÓN 1 
 
I 

1. Omnisciencia. Dios todo lo sabe. 
2. No. Dios conoce todo lo que acontece y acontecerá. 
3. No. Dios conoce cada detalle de nuestra vida. 
4. Dios es Todopoderoso. 
5. No. Dios todo lo puede. 
6. El Todopoderoso. 
7. Omnipresencia de Dios. 
8. No. Dios está presente en todo lugar de manera simultánea. 
9. Dios es inmutable. El nunca cambia. 
10. No. Dios es irresistible. 
11. Sí pueden ser transgredidos. Esto es el pecado. 
12. No es posible. Sólo Dios permite que los hombres transgredan Sus Mandamientos, 

pero no Sus Decretos. 
13. Nos da confianza y seguridad de que Dios cumplirá Sus promesas en nosotros. 

Nos da Seguridad de Salvación pues depende de El. 
14. La realidad
15. A Dios. La 

 es producto de los Decretos Divinos. 
realidad

16. Dios 
 es Producto de la Voluntad de Dios. 

ordena
17. La profecía era más que una simple predicción, era Un Decreto de Dios. 

 el futuro. 

18. Significaría que Dios no sabía lo que iba a ocurrir (no omnisciente), que no tuvo 
poder para evitarlo (no omnipotente) o no pudo estar en el lugar en ese instante 
(no omnipresente). Todo esto es incorrecto pues El es Soberano. 

 
II 

1. Dios es dueño de todo. 
2. Dios está en control de todo. El da lluvia cuando desea. 
3. Dios. 
4. Sí. Ellos obedecieron a Dios. 
5. Sobre la raza humana y sobre los gobiernos humanos. 
6. Sí. Pues es Soberano también sobre la voluntad de los seres humanos. 
7. Sí. Pues la voluntad de Dios es Soberana. 
8. No. Las personas pecan porque tienen naturaleza pecaminosa, sin embargo nadie 

puede pecar si Dios no lo permite. 
9. No. Dios sigue siendo el dueño de todo. 

 
III 

1. Dios tiene control también sobre el mal. Dios permite o usa

2. Como un acto Divino. Dios usó la maldad de los hermanos de José para cumplir Su 
Propósito. 

 la maldad según Su 
Voluntad. 

3. Sí. Dios estuvo en control, fue la Voluntad de Dios. Aunque los líderes judíos 
actuaron conforme a sus propios deseos, sin influencia externa de parte de Dios. 
Ellos transgredieron la voluntad de Dios en lo tocante a Sus mandamientos, y 
fueron condenados por su maldad. 

4. Sobre los espíritus malignos. 
5. Dios simplemente le proveyó a Absalón la oportunidad para expresar lo que estaba 

en su corazón rebelde. 
 
 



41 
 

LECCIÓN 2 
 

1. Muerte espiritual. Perdió el libre albedrío. 
2. La muerte, la condenación y el juicio. 
3. Sí. Todas las facultades del ser humano fueron afectadas por el pecado. 
4. Como muerto; totalmente incapacitado. 
5. Nuestra naturaleza carnal. 
6. No tiene ninguna capacidad ni lo desea. 
7. Lo que es en su corazón, porque es el corazón quien gobierna su vida. 
8. No. Nacen pecadores. 
9. Como actos pecaminosos; porque proceden de una fuente corrupta y se practican 

con motivos impuros. 
10. Sí; porque lo que es hecho por otros motivos que no sea la gloria de Dios y sumisión 

a Su voluntad es una forma de rebelión sutil. 
11. No. Porque lo que obliga al ser humano a pecar es su propia naturaleza 

pecaminosa. 
12. Satanás ha cegado su mente. 
13. No. Su mente está controlada por el pecado y por Satanás. 

 
 

LECCION 3

1. A sus escogidos. 
2. Aquellos que el padre les atrae. 
3. Que él les eligió, y no fueron ellos que escogieron a Cristo. 
4. Los que estaban ordenados para vida eterna. 
5. Los predestinó, los llamó, los justificó y los glorificó. 
6. No. Sólo de Dios. 
7. Sí. Dios elige por su gracia. 
8. Antes de la fundación del mundo. 
9. Para hacer buenas obras. 
10. Para salvarnos. 
11. No. Fue por pura gracia. 
12. No hay injusticia en Dios. 

 
 

LECCIÓN 4 
 

1. A cumplir la voluntad del Padre. 
2. Que Jesús salve a los que el Padre le dio. 
3. Es imposible. Todos los que el Padre le dio a Cristo los salvará. 
4. Sí. Ninguno se perdió. 
5. A Su pueblo. 
6. Por muchos; no por todos! 
7. Por las ovejas, por Sus amigos; no por todos! 
8. Por la iglesia. 
9. Porque no son de las ovejas. 
10. Es el resultado de ser oveja. 
11. La vida eterna es dada a las ovejas. 
12. Al Padre, por Decreto Divino. 
13. A algunos. 
14. El Padre los traerá. 
15. A aquellos que son predestinados, llamados y justificados. 
16. Por los escogidos. Porque Su sacrificio fue eficaz solamente para ellos. 
17. A las personas que el Padre le dio y que le pertenecían. 



 42 

18. No. Nadie puede acusarlos pues han sido justificados por Dios. 
19. No pueden ser condenados, pues Cristo murió por ellos. 

 
 

LECCIÓN 5 
I 

1. Su amor por el pecador, Dios no anhela su muerte. 
2. Sobre la base de Su puro amor, sin mérito por parte de ellos. 
3. Perdón, misericordia y redención en abundancia. 
4. El sacrificio expiatorio de Cristo en el Calvario. 
5. La 
6. Se les persuadía  a que perseverasen en la gracia de Dios. 

gracia es la única base de nuestra aceptación. 

7. La gracia de Dios es eterna. 
8. La gracia es soberana. 
9. Para pocos, solo para los que han sido escogidos. 
10. De las tres personas: Padre, Hijo y Espíritu Santo. 
11. La gracia trae las virtudes de la fe y el amor
12. La gracia fue la causa de la fe de los que creyeron. 

. 

 
II 

1. La gracia de Dios nos pone a trabajar.  

2. Vence el pecado, produce vida eterna. 

La gracia es activa, no pasiva. Aunque no 
podemos obtener la gracia por nuestras obras; no obstante, la gracia resulta en 
obras. 

3. La Gracia Produce Fe. 
4. Nos permite acercarnos a Dios con confianza. 
5. El pecado no tiene dominio sobre el creyente. 

 
 

LECCIÓN 6 
 
I     CONDICIÓN DEL HOMBRE ANTES DE SER JUSTIFICADO 
 

1. Dios creó al hombre a su imagen y con libre albedrío. 
2. Sí tenía la capacidad, pero tenía la libertad de escoger y así demostrar sumisión a 

Dios. 
3. Su relación fue cortada con Dios, espiritualmente murió y por ser representante de 

toda la raza humana, toda la humanidad cayó bajo pecado. 
4. Infracción de la ley. 
5. Sí. Porque ese es el requisito para ser aceptado por Dios. 
6. Culpable y merecedor de la condenación. 
7. No, porque no es hecha en amor, pues el amor de Dios no está en ellos. 
8. El ángel Lucero decidió rebelarse contra Dios y contra su autoridad y Dios lo arrojó 

de su presencia, así se convirtió en Satanás. 
 
II     LA OBRA DE DIOS EN LA JUSTIFICACIÓN 
 

1. Nada. El problema está en nuestra propia debilidad, y no en ninguna deficiencia de 
la ley. 

2. No. El requisito para poder ser aceptado por Dios es la perfecta obediencia de la ley. 
3. Es una justicia humana perfecta, ganada para nosotros por Cristo por medio de su 

vida y de su muerte, en representación nuestra. 
4. Sí, Tal como el pecado de Adán y todas sus consecuencias fue imputado a sus 

descendientes, la justicia de Cristo es imputada a los creyentes. 



  

 43 

5. En el segundo progenitor y representante de los escogidos. 
6. En su vida humana. 
7. El cumplimiento de la ley en su vida. (Para cumplir toda justicia). 

 
III   LOS BENEFICIARIOS DE LA JUSTIFICACIÓN 
 

Al pecador que cree en Él y que ha sido escogido por Dios. 
 
IV 

1. La justicia de Cristo conseguida bajo la ley. 
2. Paz con Dios. Ya no estamos en guerra con Dios, ni nos amenaza su ira. Podemos 

sentir la seguridad de que Dios nunca cambiará su veredicto de “no-culpable”. 
3. Para que seamos adoptados (aceptados) por Dios como sus hijos. 

 
LECCION 7 

 
I- 

1. Vs 2 Simiente numerosa, vs 3 ser de bendición universal, vs 7 un territorio. 
2. Un pacto. 
3. Es un pacto eterno y es para toda la descendencia de Abraham. Este es el corazón 

del pacto. Es un pacto que abarca a la familia. 
4. La circuncisión

5. La circuncisión significa la purificación del pecado, y debería ir acompañada de una 
verdadera experiencia espiritual. 

. “Señal” quiere decir símbolo, para indicar la relación del creyente 
con el pacto. “Sello” indica la promesa Divina para cumplir los beneficios del pacto. 
La circuncisión debía ser colocada en cada varón de la familia, incluyendo a cada 
niño de ocho días de nacido, separándolo así de para que participara de todas las 
bendiciones del pacto hecho a Abraham. 

6. “Echar de vosotros el cuerpo carnal”. Significa “echar la carne”, echar es un acto 
espiritual, es la purificación espiritual. 

7. Una señal, es un sello de la justificación por la fe. 
8. A los niños de ocho días de nacidos. 
9. A Abraham y a su simiente. 
10. Cristo. 
11. La Redención de la maldición de la ley por medio de la fe en Cristo. 
12. Pertenece a Cristo y es hijo de Abraham. Génesis 17:7: Es beneficiario del pacto de 

Dios, él y su familia. 
VI 

1. El creyente recibe el “lavamiento de la regeneración y la renovación”. 
2. Hay un solo bautismo. 
3. El bautismo del Espíritu Santo es el único bautismo. El bautismo ritual con agua 

simboliza la obra del Espíritu Santo; no simboliza la obra de Cristo, porque 
tendríamos dos bautismos. 

 
LECCIÓN 8 

 
a) Como tres mil personas. 
b) Hombres y mujeres. 
c) Lidia y su familia. 
d) Crispo, su familia y otros. 
e) Doce discípulos de Juan en Éfeso. 
f) A la familia de Estéfanas. 


	LECCIÓN  1
	LA SOBERANÍA DE DIOS
	INCAPACIDAD TOTAL HUMANA
	LECCION  4
	LECCION 5
	2TLA GRACIA DE DIOS
	II-  RESULTADOS DE LA GRACIA DE DIOS

	LECCION 6
	2TJUSTIFICACIÓN POR LA FE
	II-  LA OBRA DE DIOS EN LA JUSTIFICACIÓN

	LECCION  7
	EL SACRAMENTO DEL BAUTISMO
	II-  RELACIÓN ENTRE LA CIRCUNCISIÓN Y EL BAUTISMO
	EL BAUTISMO DE INFANTES
	LECCION 9
	LA ORGANIZACIÓN DE LA IGLESIA

	III-   RESPONSABILIDADES DE LOS ANCIANOS

